أبنت سِنينا

منبوة الأائ

الطبعكة الثانيه

حقة الأوعادية عبد الرحم بن بَدَدِي

....

كالة الطلوعات دار الفت

# إبن





## ابن سينا عيدون الحكمة



? .

حققه وقدم له

ڰڹڒڒڴٷڹؠؘۯڰ

الطبعة الثانية



النتايشر

دَارالقَّــَكُم جيوت.بناهُ

وكالة المطلبوعات الكويت کتا به خانه مرکز نصید کای تری بلوم اسلام شماره ثبت: ۴ ۲۸۶۶ و تاریخ ثبت:

### تصدير عام

كتاب وعيون الحكمة و لابن سينا موجز بسيط يشمل الحكمة النظرية بأقسامها الثلاثة التقليدية في الفلسفة الإسلامية المشاثية وهي : المنطق ، والطبيعيات والإلهات . هو موجز لأنه لم يتضمن إلا المعاني العامة في هذه الأقسام دون الدخول في التفصيلات ، وهو لهذا أشبه ما يكون بمذكرة aide-mómoire تسجيل رموس الأقلام ولهذا كان صالحاً ليكون أساساً للشرح التفصيلي في التدريس أو التأليف ومن هنا وجدنا من يشرحه فيوسع الفول بما يزيد عن الأصل مائة مرة كما فعل الفخر الرازى في شرحه لهذا الكتاب . وفائدة هذا النوع من الموجزات ظاهرة ، الفخر الرازى في شرحه لهذا الكتاب . وفائدة هذا النوع من الموجزات ظاهرة ، حدور . فما على طالب الحكمة إلا استظهار هذا الكتاب ليكون ملماً ، بل عيطاً دور . فما على طالب الحكمة إلا استظهار هذا الكتاب ليكون ملماً ، بل عيطاً بأطراف الحكمة انظرية في أصوافا العامة : وهذا هو الأساس الأول لكل تعليم مدرسي scolastique ، سواء في العالم الإسلامي وفي العالم المسيحي طوال الغصر ملوسيط .

وهو بسيط لأنه لا يعرض إلا الأصول العامسة المقررة بين أهل الحكمة ، دون المدخول في الحلافات والآراء وترجيح بتعضها على بعض ونقد مذهب المخالفين وتأييد المذهب الحاص الذي يعتنقه المؤلف. فهذا الأمر الأخير متروك الشارح أو الأستاذ يفيض فيه ما واتاه القول واتسع لمة الصدر وأعان عليه السامعون أو من يتجه إليهم بالشروح المكتوبة . وفي هذا تظهر مهارة الأستاذ أو الشارح بحيث يكون النص داعدى أوجه الحلاف

في الرأى حول الموضوع ومثار الجدل والنقد ، بل وطرق موضوعات شي لا يتصل أكثرها بموضوع النص نفسه إلا من بعيد ، خصوصاً إذا تغلبت ملكة الاستطراد - وتلك كانت حال القوم عامسة في العصر الوسيط - فالتوى الشرح بصاحبها في درويب بعيدة المدى. وكم من نص بسيط كان فرصة نفلاسفة وشراح لاهوتيين وعلماء كلام ليعرضوا مذاهبهم الحاصة أو ليقدموا من المواد والمعلومات التاريخية ما فيه الفائدة كل الفائدة ، ولولاه لضاع الكثير من الأخبار عن مذاهب ومؤلفين فقدت كتبهم! فالشروح التي كتبت على محاورة «طهاوس» لأفلاطون أو «ما بعد الطبيعة ، لأرسطو في العصر اليوناني المتأخر ، خصوصاً إبان الأفلاطونية المحدثة ، هي عوالم قائمة برأسها دون النصوص الأصلية. والشروح التي كتبها الفلاسفة المسيحيون في القرن الثالث حشر على كتاب و الحسم الي ليطرس اللومياري Liber de Sententiae كانت خير مجال لكي يعرضوا مذاهبهم الخاصة , والأمر كذلك في العالم الإسلامي، وعلى صورة أظهر وأوسم . ويكلى أن نذكر هنا شروح الفخر الرازى على وعيون الحكمة ، هذا الذي بين يديك ، وعلى و الإشارات والنبيهات ، لابن سينا أيضاً وما هنالك من شروح تفرعت على هذا الشرح للكتاب الأخيركشرح نصير الدين الطوسي و ﴿ مُحاكمات ، القطب الرازي التحتاني على شرحي الرازي والطوسي وما عقب على هذا كله من حواش وتعليقات تكاد لا تدخل تحت حصر .

وما دام « عيون الحكمة » هكذا موجزاً بسيطاً ، فليس لنا أن ننتظر منه أن يأتى بجديد على التقليدى الأولى البسيط فى الفلسفة الإسلامية التقليدية ، ولا أن يضيف شيئاً إلى ما عرفناه من سائر مؤلفات ابن سينا . وإذن فهو لا يكشف جديداً مطلقاً لا بالنسبة إلى الفلسفة الإسلامية ولا بالنسبة إلى ابن سينا نفسه . ففائدته تعليمية بحض : أعنى أنه عرض للحكمة النظرية العامسة والسيناوية بخاصة في أبسط صورها . فلا يطلبن أحد منه أكثر من هذا .

#### - Y -

أما أن الكتاب لابن سينا فأمر لا شك فيه : على هذا أجمعت المخطوطات كلها ، كما ترافأت كتب التراجم . أما اسمه فيرد أحياناً باسم « الموجز ، وأحياناً باسم « عيون الحكمة » .

فني نخطوط الفاتيكان ( عربي برقم ٩٧٧ ورقة ٧٥ ا ) يرد هكذا : « يتلو ذلك كتاب الموجز لأبي على بن سينا أيضاً ، ويعرف بعيون الحكمة ۽ . وفي فهرست كتب ابن سينا الذي أورده القفطي نقلا عن رسالة أبي عبيد الجوزجاني في ترجمة ابن سينا لم يرد اسم «عيون الحكمة » بل ورد : «كتاب الموجز : مجلدة » (ص ٢٧٢ س ١٥ . القاهرة ، سنة ١٣٢٦ هـ / ١٩٠٨ م ) . والسبب فى هذا واضح وهو أن الكتاب له اسمان : و الموجز؛ و و عيون الحكمة ، فاقتصر على الأول ونظن أن هذا الاسم «الموجز» هو الاسم الحقيق الأصلى للكتاب ، وأن «عيون الحكمة» اسم اشتهر به للدلالة على ما فيه . إنما الغريب هنا أن ابن أبي أصيبعة ذكر الاسمين وكأنهما لكتابين مختلفين : فني ص ٥ س ٩ ( من الجزء الثاني من ه طبقات الأطباء » ) ذكر: والموجز: مجلدة » . وهو قطعاً ينقل هنا عن الفهرست الذي أورده الجوزجاني ، ويتفق مع ما أورده القفطي تماماً . ولكنه في ص ٥ س ١٧ يذكر : «كتاب عيون الحكمة ، ــ ومن مقارنة ما يورده بما أورده القفطي يتبين تماماً أنه إنما أضاف قوله : ﴿ كُتَابِ عيون الحكمة ، كتاب الشبكة والطير، إلى ما وجده في فهرست الجوزجاني ؛ ولعله أراد بهذا إكمال الفهرست فوقع في هذا الوهم، وهم أن كتاب « عيون الحكمة » غيركتاب والموجز، بينها لم يقع سلفه القفطي (المتوفي سنة ٦٤٦ هـ/١٢٤٨ م ، بينها توفى ابن أبي أصيبعة سنة ٦٦٨ ه/١٢٧٠م) في هذا الخطأ. على أن ابن أبي أصيبعة قد ذكر الكتاب مرة أخرى (ج ٢ ص ١٩ س ١٣ )، فقال : «كتاب عيون الحكمة : يجمع العلوم الثلاثة »، ويقصد المنطق والطبيعى والإلحى ؛ وهو وصف صحيح . – كذلك ذكر حاجى خليفه ( هكشف الظنون » ج ٢ ص ١٤٤ طبع استانبول سنة ١٣١١) هذا الكتاب وأفاض فقال : « عيون الحكمة : للشيخ الرئيس أبي على حسين بن عبد الله بن سينا المتوفى سنة ٢٦١ . اختصره نجم الدين الحكيم عمد بن عبدان بن اللبودى المتوفى سنة ٢٦١ . وشرحه الإمام فخر الدين عمد بن عمر الرازى المتوفى سنة ٢٠٦ ؛ وهو شرح بـ « قال الشيخ » و « قال المفسر » أوله : « اللهم يا خالق السموات والأرض . . . النخ » ذكر أن تلميده الحكيم عمد بن رضوان سأله أن يفسر مشكلاته . وهو على ثلاثة أقسام : منطق ، وطبيعى ، وإلحى » .

وهذا المختصر لكتاب وعيون الحكمة ، قد ذكره ابن أبي أصيمة (٢ / ١٨٩) في ترجمته لنجم الدين ابن اللبودى ، فقال : ومختصر كتاب عيون الحكمة لابن سينا ، وابن اللبودى هذا هو و الحكيم السيد العالم الصاحب نجم الدين أبو زكريا يحيى بن الحكيم الإمام شمس الدين عمد بن عبدان بن عبد الواحد . أوحد في الصناعة الطبية ، قدوة في العلوم الحكمية ، مفرط الذكاء ، فصيح اللفظ ، شديد الحرص على العلوم ، متفنن في الآداب ، كما قال ابن أبي أصيمة الذي أفرد له ترجمة طويلة (ج ٢ / ص ١٨٥ – ص ١٨٩) حشاها بعبارات التقدير المبالغ فيه ، ويظهر منها أنه كان كاتباً بليغاً وشاعراً اتصل بخدمة الملك الصالح نجم الدين أيوب ابن الملك الكامل ، وجعله الملك الصالح ناظراً على الديوان بالأسكندرية ، وبتي بمصر مدة ، «ثم توجه إلى الشام وصار ناظراً على الديوان بجميع الأعمال الشامية » ؛ وأورد له شعراً في و الخليل عليه الصلاة والسلام ، ويظهر أنه كان ولوعاً بذكر هذا النبي ، كما أورد له غزلا تقليدياً باهتاً . ويظهر من فهرست الكتب التي أوردها له أنه توفر على اختصار كتب ابن سينا فاختصر الكليات من كتاب و القانون »

و « الإشارات والتنبيهات » كما كان له مختصرات لكتاب إقليدس « ومصادرات » إقليدس و « المسائل » لحنين بن اسحق ، فضلا عن رسائل فى الحساب والجبر والطب الخ . وقد ولد فى حلب سنة ٢٠٠ . وقد أخطأ حاجى خليفه حين جعل وفاته سنة ٢٠١ م وذلك لأن ابن أبى أصيعة الذى عرفه شخصياً وأنشده لنفسه قصائد — ذكر له قصائد تاريخها « فى شهر جمادى الأولى سنة ست وستين وسبائة » وأورد قبلها قصيدة ذكر تاريخا لها « فى شهر جمادى الآخرة سنة أربع وستين وسبائة » (ج ٢ / ص ١٨٦ س ١٨ – س ١٩ ) . فليس من شك إذن فى أن نجم الدين ابن اللبودى توفى بعد سنة ٢٦٦ ه وإن كنا لم نعر حتى الآن على تاريخ وفاته بالدقة (١) . وقد بقى لنا من كتبه :

١ خقيق المباحث الطبية في تدقيق المسائل الخلافية » - يوجد منه نسخة
 في الاسكوريال (فهرست دارنبور برقم ٨٩٢).

۱ « مختصر الكليات » (من كتاب « القانون » لابن سينا ) — منه نسخة بخط المؤلف فى المكتبة الأهلية بباريس برقم ٢٩١٨ بعنوان : « مختصر كتاب كليات القانون » . ويقع من الورقة ١ إلى الورقة ٣٥ من هذا المخطوط . وأوله : « الحمد لله الذى خلق الأركان ، وكون عنها جميع الأكوان » .

أما مختصر « عيون الحكمة » فلم نعبر له على أثر حتى الآن .

أما الفخر الرازى فأشهر من أن نعرف به هنا . إنما نذكر شرحه لكتاب «عيمون

<sup>(</sup>۱) راجع عنه : ابن أبي أصيبه : «عيون ~ ۲ ص ١٦٠-١٦١ Le Creac, Med. Arabo (۱) الأنبا. في طبقات الأطباء» ~ ۲ ص ١٩٥-١٨٩ ؛ و پروکلن : « تاريخ الأدب العربي » (AAL من ١٥٩-١٨٩ ؛ مركلن : « تاريخ الأدب العربي » ~ ١ مركلن : « الطب العربي » ~ ١ مر ١٥٩ ، مرا

الحكمة ، ، نذكره في إبجاز مرجئين التفصيل إلى حين قيامنا بنشر هذا الشرح الممتاز. قال الفخر الرازى بعد الديباجة : «كتاب عيون الحكمة كتاب أخباره سطرت في صحائف المفاخر ، وكتبت على جبهة الفلك الدائر . وهو في الحقيقة كالصدقة المحتوية على غرر مباحث القدماء ، والمحيطة بمجامع كلمات الحكماء . فسألنى بعض الأعزة من الأصحاب ، والحلص من الأحباب ، وهو تلميذي الحكيم محمد بن رضوان بن منوجهر ملك شروان ــ فسر (وفي نسخة الاسكوريال : تفسير) مشكلاته وإيضاح معضلاته والتفحص عن كيفية بتنيياتِه والنصفح لمباديه وغاياته . فأحجمت عنمه لأمور : أحدها أن هذا الكتاب درة لم تثقب ، ومهرة لم تركب ، ولم يتعرض لتحليل تركيباته أحد من الأفاضل، ولم يتسم لهذا المقصود واحد من الأواخر والأوائل. فكيف أقدر على سكر مسيل البحر المتلاطم ، وسد طريق العارض المرّاكم؟! وثانيها : أنى مخالف لمقتضى هذا الكتاب في دقيقه وجليله ، وجمله وتفاصيله . فان جررت عليها ذيل المهادنة والمداهنة ، صِرْتُ كالراضى بتوجيه العباد إلى مسالك الغي والفساد ؛ وإن تشمرت للْكشف والبيان ، وقعت في ألسنة أهل الخزى والخللان. وثالثها هو أن هذا الكتاب ــ مع أنه فى أصله غير مَبْنَى على المهج القويم والصراط المستقيم – قد انفقت له آفة أخرى ، وهي أنه صغير الحجم وفي اعتقاد الجمهور أنه كثير العلم بسبب أن مصنفه فى العلم عظيم الاسم . فلهذا السبب عظم حرص الجمهور على معرفة أسراره ومعانيه ، وقويت رغباتهم فى الاطلاع على حقائقه ومبانيه . ثم إن ألفاظ هذا الكتاب وجيرة نختصرة [٢١] والمعانى المعتبرة غير مألوفة ولا مشهرة ، والمطالب غير مهايزة بالفواصل المعلومة ، والمقاصد غير مبينة بالألفاظ الناصة المفهومة ــ فلا جرم كل أحد يفسره على وفق رأيه العليل وخاطره الكليل. وإذا تخيلوا أن المراد منه كذا وكذا ، فربما أثبتوا تلك الحيالات الفاسدة على الحاشية لظنهم أنه يصير ذلك سبباً لإيضاح ذلك الكلام وتحصيل

ذلك المرام فاذا جاء بعدهم أقوام أكثر جهالة من الأولين وأقوى ضلالة من أولئك السابقين فربما ظنوا بتلك الحواشي أنها من متن الكتاب ، وأنها ليست من القشم بل من اللياب، فحينتذ يدخلونه في متن المصنف الأول، ويصير ذلك سبياً لحصول كل خلل وزلل. ولقد شاهدت هذا النوع من التحريف والتخريف في مصنفاتي ومؤلفاتي ، وكنت أبالغ في إزالتها عن منن الكتاب لئلا يحصل ما يوجب الارتياب والاضطراب. فاذا وقع هذا والمدة أقل من ثلاثين ، فلأن يقع والمدة زادت على المائة والخمسين كان أولى ! وإنما ذكرت هذا العذر لاشمال هذا الكتاب فى كثير من المواضع على كلمات كثيرة الخبط بعيدة عن الضبط ، يبعد عندى أن يكون قائلها هوهذا المصنف الذي كان في قوة القريحة آية ، وفي جودة الفكر والنظر غاية . فغلب على ظنى أن السبب في اختلاط تلك الكلمات المثبجة ﴿ الرَّكِيبات المعوجة ما ذكرناه وقررناه . ولئل هذا السبب فكثيراً ما يقول جالينوس في شرحه لكتاب و الفصولُو (١) ) : و إن هذا فصل مدلس على بقراط و ﴿ إِذْ كَانَ يَجِدُ ذَلِكَ الفَصِلَ كثير الزلل شديد الاختباط . - ثم إن ملتمس (١٣) الشرح والتفسير ما صرفه عن شدة الالتماس شيء من هذه المعاذير؛ فكتبت في هذا المطلوب الرفيع والمقصود المنيع هذا الكتاب الذي يرشد العقل إلى أقاصي منازل السائرين إلى الله جل وعز، ويهدى الفكر إلى غايات معارج السياحين في بيداء دلائل الله ، واكتفيت بالكلام القوى والبحث السِّرى والمنهج الواضح والطريق اللائح. وصنت القلم عن فتح باب المشاتمات ، والكاغد عن التسويد بالمباهلات والملاعنات . وما سعيت ألبتة في إخفاء حق أو ترويج باطل ؛ بل كل ما غلب على ظنى صحته ، قدرته بمقدا

 <sup>(</sup>۱) تبج الكلام (بفتح الباء المشددة أو المحفقة) : لم يأت به على وجهه ؛ تبج الحط : معاه .

<sup>(</sup>۲) کتاب العصول Αφορισμολ لبقراط. (۳) أى تلديده محد بن رضوان بن منوجهر ملك عروان .

ما قدرت ، وما غلب على ظنى فساده أفسدته بمقدار ما استطعت ؛ فان يك صواباً فن فيض فضل الرحمن ، وإن يك خطأ فنى ومن الشيطان . ثم توسلت به إلى طلب الرضوان الأكبر ، والفوز بالمقام الأنور ، والوصول إلى الخيرات الحقيقية اللاثقة بالقوى البشرية قبل الموت وعند الموت وبعد الموت . وسألته سبحانه أن يهديني إلى سواء السبيل ، وأن يعينني على تحقيق الحق وإبطال الأضائيل ، إنه المخيرات في كل كثير وقليل . والحمد لله على آلائه » .

ذلك هو التمهيد الذى مهيد به الفخر الرازى لشرحه ؛ وقد أثبتناه بنصه – رغم طونه – لأهميته فى إيضاح ما حول كتابنا هذا ، ففيه وصف دقيق لطبيعة هذا الكتاب ؛ وفيه ما يدل على أن الكتاب كان مطلوباً وينتشراً بين أهل التحصيل الطالبين للحكمة ، وعلى أن نسخ الكتاب قد أصابها الكثير من التحريف والحشو ؛ وكل هذا يذكره الرازى بلهجته الحادَّة العنيفة ، شأنه دائماً فى كل ما يكتب .

ويوجد من هذا الشرح نسخ محطوطة عديدة ، نذكر منها :

- أينا برقم ١٥٢٧ وتاريخها سنة سبع وثلاثين وسيائة ، أى بعد وفاة الفخر الرازى بمقدار ٣١ سنة وتقع فى ١٧٤ ورقة ؛ ولعلها أصبح ما لدينا من نسخ .
- الاسكوريال (الفهرست الثانى) برقم ٦٢٨ وتاريخها ٢٠ شعبان سنة
   ٦٣٧ وهى إذن كتبت فى نفس السنة التى كتبت فيها نسخة ڤيناء
   ونسخة ڤينا فى آخرشوال سنة ٦٣٧ . وتقم فى ٢٨٧ ورقة ، وواضحة .
  - ۲ برلین برقم ۵۰۶۳
  - ٤ أمبروزيانا فى ميلانو برقم ٣٢١
    - ٥ راغب باستانبول برقم ٨٥٨
    - ٦ کمبردج (ملحق) برقم ۸۸۰

- ٧ لندبرج (ليدن عند برل Brill) برقم ٥٥٨
  - ٨ ليُدن (مولندة) برقم ١٤٤٧
  - ٩ مشهد (إيران) ١ : ١٥س
    - ١٠ المكتب الهندى برقم ٤٧٨
- ١١ مانشستر (انجلتراً) برقم ٣٨٠ مكتوبة سنة ٧٣٣ه هبخط أحمد بن عبد الرحن
   بن أبي بكر بن عثمان العفانى ، الملقب بفخر الهمدانى بمدينة تبريز .
  - ۱۲ يوهار (الهند) ۳۱۷ ۸ ۸
- ۱۳ طلعت بدار الكتب المصرية بالقاهرة رقم ۳۸۷ حكمة ، بخط محمد بن أسعد بن محمد الدوانى . فرغ من كتابها فى رابع شهر المحرم سنة ۸۷۸ هـ . وقابلها الناسخ على نسختين ، وذلك فى الحادى والعشرين من شهر ربيم (الآخر سنة ۸۷۸ هـ . وبها نقص فى أولها . وبثناياها طيارات ، وبهامتها تقييدات بخط الناسخ . وتقع هذه النسخة فى ۲٤٩ ورقة ، مسطرتها ۲۱ سطرتها ۲۵ من حجم المثن .
- ١٤ المكتبة الأحمدية في طنطا ، وقد جعلنا دار الكتب المصرية تصور منها نسخة بالتصوير الشمسي .
  - ١٥ مكتبة بلدية الأسكندرية .

وقد نشر مرجوليوث فصلا من هذا الشرح يقع في صفحة واحدة خاصة بفن Analecta Orientalia ad Ponticam Aristotelis, London 1887 وذلك في 1887

#### - " -

لم ينشر من كتاب « عيون الحكمة » من قبل إلا قسم الطبيعيات ، نشر ضمن مجموعة بعنوان « تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات » استانبول سنة ١٢٩٨ ، ثم

ونحن هنا ننشر هذا النص عن مخطوطات شروح الرازى التي راجعناها وهي مخطوط ثينا والاسكوريال والأحمدية وطلعت ، وعن المخطوطات الأصلية الآتية :

١ – مخطوط أحمد الثالث برقم ٣٤٤٧ (١٥) ، مقاس ٢٢ × ٣٣ سم ؛ مسطرته ١٧ سطراً ؛ من الورقة ٨٣ س إلى ١١٠٥ . والخط فارسى جميل ، والمخطوط كامل ، منقوط ، خال من الشكل ؛ ولكن ليس به تاريخ النسخ عند نهاية كتابنا هذا . وقد أشرنا إليه بالرمز : ص ، ووضعنا رقم أوراقه (ابتداء من ١ إلى ٢٢ بدلا من الترقيم الأصلى المخطوط ) . وينقصه الفصل الأخير من المنطق (ص ١٤ – ص ١٥ هنا) .

 $Y = \frac{1}{2}$  مم  $\times$  بالمسائرة في استانبول أيضاً برقم ۱۶۵۸ ، مقاس ۱۰  $\times$   $\times$  اسم مسطرته ۱۹ سطراً  $\times$  في  $\times$  ورقة . خط فارسي جميل ، منقوط ، خال من الشكل  $\times$  وليس عند نهايته تاريخ نسخه . وأشرنا إليه بالرمز : ح . وأوله : « بسم الله الرحمن الرحيم . هذا كتاب عيون الحكمة للشيخ الرئيس أبو على بن سينا . الحمد لله حمداً كثيراً . . .  $\times$  والمحملوط كامل . وينقصه الفصل الأخير من المنطق ( ص 15  $\times$  ص 10 هنا ) .

٣ - مخطوط أحمد الثالث برقم ٣٢٦٨ (١)؛ مقاس ٢٤ × ٣٢٠ سم،

مسطرته ٢١ سطراً ؛ ف ٢٣ ورقة . الخط نسخى كبير واضح جداً ، مشكول ولكن الضبط غير دقيق غالباً ؛ وهو أجمل المخطوطات الثلاثة شكلا ، وأسوأها تحقيقاً وضبطاً . ويبدأ هكذا : «كتاب عبون الحكمة تصنيف الشيخ الرئيس أبي على بن سينا » . ويذكر الأب قنوانى ( لأننا لم نطلع إلا على نسخة مصورة لعيون الحكمة وحدها دون باق المخطوط ) أن تاريخ نسخه سنة ٥٨٦ هـ – وهذا يدعو إلى الشك وفي حاجة إلى مزيد من التحقيق ، لأن النسخة رديثة الضبط تماماً ويدل خطها على أنه متأخر عن هذا كثيراً — وأن الناسخ هو محمد بن عيسى بن عيل بن هياج الطبيب ، على أنه ليس في آخر ه عيون الحكمة » في هذا المخطوط ذكر لناسخ . وقد رمزنا إليه بالرمز : ب والمخطوط كامل .

٤ — نسخة الفاتيكان ، ولا تشمل إلا قسم المنطق فحسب . وتقع فى المخطوط رفم ٧٩٧ (٧) عربي بالفاتيكان ( فاتيكانى ) من الورقة ٥٥ إلى ٦٦ س ( لا ٧٧ كما فى فهرست الأب قنواتى ) . وعنوانه هكذا : « يتلو ذلك كتاب الموجز لأبي على ابن سينا أيضاً ، ويعرف بعيون الحكمة » . ومقاسه ٢٩ × ٢٠ سم . وفيه تاريخ مقابلته هكذا : « بلغ قصاصه ، بحمد الله ومنه ، على الأم فى يوم السبت لعله خامس من شهر ربيع الأول سنة ١٩٦٦ ه . وفي آخره : « تم الكتاب بحمد الله ومنه وكرمه ، فله الحمد وله المنة . وذلك بعناية الشيخ الأفضل العلامة حمى الدين على بن فارع بن عمران . وصلى الله على سيدنا محمد وآله وسلم تسليا كثيراً ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم » . وهذه النسخة فيها ، كما فى نسخة س ، المفصل الأخير من قسم المنطق . والحط نسخى جميل مشكول ، وفي الهامش تصحيحات ومراجعات . وبالجملة لا تشمل إلا قسم المنطق وحده ، وفيها تحريف كثير أظهر من أن يحتاج إلى تتبع وإثبات . ورمزنا إليه بالرمز : ف .

هذا وقد تحدث ليثي دلا ڤيدا في و فهرست المخطوطات العربية الإسلامية في

المكتبة الفاتيكانية ، عن هذا المخطوط وذكر أنه يشمل القسنم الأول (المنطق) من عيون الحكمة . ولكنه قال : «إن العنوان : «الموجز» للدلالة على هذا الجنزء يبدو أنه لا شاهد عليه ، وقد ذكر حاجى خليفه (ح٦ ص ٢٥٣ برقم ١٣٤٠) اسم كتابين لابن سينا هما : «الموجز الكبير» و «الموجز الصغير» وبن أبي أصيبمة (ح٢ ص ١٩ س ١٤) يقول إن الموجز الصغير هو منطق والنجاة » . . . بينا نره في ح٢ ص ٥ س ٩ وس ١٧ (ح ابن القفطى ص ١١٨ س ١١ وس ٢٧) يميزكتاب «الموجز» من كتاب وعيون الحكمة » . ويلوح أنه يوجد كتاب «الموجز» بمفرده في المنطق بمخطوط في مكتبة بودل (ح١ : ١٠٤٤ – قارن ح٢ : ص ١٦٠٧) وشرح له في برلين برقم ٣٧٣٥ . » (ص ١٠٦ من فهرست ليثي دلا فيذا) . لكن لم يتيسر لنا رؤية مخطوط بودل هذا ولا شرحه المزعوم في برلين ، حتى نحكم لكن لم يتيسر لنا رؤية مخطوط بودل هذا ولا شرحه المزعوم في برلين ، حتى نحكم

كما أفرد الأب قنواتى باباً (تحت رقم ٤٣) لكتاب ظنه باسم «الموجزة فى المنطق». وأورد من مخطوطاته جار الله ١٢٦٠ وما أورده فى أوله ونهايته هو بعينه (وبعد تصحيح ما فيه من تحريف شديد) ما ورد فى أول قسم المنطق من «عيون الحكمة» نفسه وقد ورد باسمه الآخر: «الموجز». وبالجملة قان هذا الموضع فى «فهرست» ارجن «وفهرست» الأب قنوانى بحاجة إلى أن يصحيح كله.

لهذا نرى أن كتاب و الموجز» لابن سينا هو بعينه كتاب و عيون الحكمة » .

. . .

أما تاريخ تأليف ابن سينا لهذا الكتاب فأمر لا تدل عليه المصادرالتي بأيدينا . فالكتاب نفسه لا يشير إلى كتب سابقة لابن سينا ؛ وليس في كلام الجوزجاني ولا فى كتاب البيهتى (وحكماء الإسلام ، أو وتتمة صوان الحكمة ،) - على الرغم من ذكرهما لمواطن تأليف كتب ابن سينا الرئيسية - ما يسمح بتأريخ تأليفه على وجه تقريبى ، ولا فى نقول القفطى وابن ألى أصيبعة وما أضافاه إلى كلام الجوزجانى والبيهتى ما يدل أدنى دلالة على تاريخ تأليفه . أما شرح الفخرالرازى (ولد سنة ٤٣٥) فيمكن تأريخه بحسب ما ذكره عن نفسه فى مقدمه الشرح من أن له مؤلفات من ثلاثين سنة ، فلو قدرنا أنه يقصد مؤلفات له وهو فى سن الخامسة والعشرين ، فيكون تأليفه لهذا الشرح فى حدود سنة ٥٩٥ إلى سنة ١٠٠ هـ . ولكن يلوح أن أبن سينا إنما ألفه فى سن النضوج بعد أن استرى له المذهب على قواعد واسخة فراح يعرضه فى هذا الإيجار المحكم اللبقيق ؛ ولهذا يمكن أن نفرض تاريخ تأليفه في العشر سنوات الأخيرة من عمره أى بين سنة ١٨٥ هـ سنة ٢٥٨ هـ .

فعلى الذين يرومون فلسفة ابن سينا في أوجز صورة أن يتلمسوها في هذا الكتاب

الغاهرة في مارس سنة ١٩٥٤

عبد الرحمن بدوى

## بسا سالرهم أرحيم

### هذا كتـــاب «عيون الحــكمة » للشيخ الرئيس أبي على بن سينــا

الحمد لله حمداً كثيراً ، وصلى الله على محمّــد وآله (١) . هذا كتاب يشتمل على ثلاثة أقسام : منطقى ، وطبيعى ، وإلهى .

### المنطقيات"

كل لفظ لا تريد أن تدل بجزء منه على جزء من معناه (۱۳) فهو مفرد (۵) ،
 كقولك : إنسان ، فانك لا تدل بأجزائه فيه على شيء .

وكل لفظ تريد أن تدل ً بجزء منه على جزء من معنساه فهو مركب ، كقولك : رامى الحجارة ً ، فاللك تدل بـ و رامى على شىء ، وبـ و الحجارة ، على شيء آخر<sup>(0)</sup>. وكل لفظ تدل ً به على أشياء كثيرة بمعنى واحد ٍ فهوكل ، كقولك : حيوان ، سواء ً كانت كثيرة في التوهم أو في الوجود .

سيتا . كل لفظ . . .

<sup>(</sup>۱) كذا في ص ، ح . وفي ب : كتاب عيون الحكمة تصنيف الشيخ الرئيس أبي على بن

<sup>(</sup>۲) ناتس بل س

<sup>(</sup>۱۳ علی جزء من معناه : ناقص بی ب (۲)

<sup>&</sup>lt;sup>(۶)</sup> ب: نهو لنظ منرد.

<sup>(&</sup>lt;sup>o)</sup> فإنك . . . آخر : ناقص في ص .

الكلّى اللَّـاتى هو اللَّـى توصف به ذات الشيء في ذاته ، كما توصف النار بالحرارة واليبوسة اللتين في ذاتها .

وَالْكُلَّى الْمَرْضَى مَو الذَّى توصف به ذات الشيء بعد ذاته ، كالسواد والبياض في الإنسان .

المقول في جواب ما هو: هو الذي يدل على كمال حقيقة ما يُسأل عن ماهيته. المقول في حواب أي ما هو: هو الكن الذاتي الذي يمن شيئًا عما شاركه في ذاتي له.

المقول في جواب ما هو بالشركة : ما يكون دالاً على كمال حقيقة أشياء يسأل عنها معاً ، ولا يكون كذلك لأفرادها .

الجنس : هو المقول على كثيرين مختلني الحقائق في جواب ما هو .

الفصل : هو المقول على كـــّـلى فى جواب أى ما هو .

النوع : هو أخص كلَّميين مقولين في جواب ما هو .

الْحَاصَّةَ : هي كلَّمية عَـرَضية مقولة على [ ا ب ] نوع واحد

العَسَرَضُ العام : هوكلي عَسَرَضي يقال على أنواع كثيرة .

#### فصل

كل لفظ مفرد يدل على شيء من الموجودات : فإمّــا أن يدل على جوهر، وهو ما ليس وجوده في موصوف به قائم بنفسه مثل إنسان وخشبة ، وإما أن يدل على كمية : وهو ما ، لذاته ، يُحتمل المساواة بالتطبيق أو التفاوت فيه ، إما تطبيقًــــ

متصلاً فى الوهم – مثل الخط والسطح والمعمنى والزمان ، وإما منفصلاً كالعدد ؛ – وإما على كيفية وهو كل هيئة غير الكية مستقرة لا نسبة فيها ، مثل البياض والصحة والقسوة والشكل ؛ – وإما على إضافة كالبنوة والأبوة ؛ – وإما على أن كالكون في السوق والبيت ؛ – وإما على متى كالكون فيا مضى أو فيا يستقبل أو في زمان بعينه ؛ – وإما على الوضع ككل هيئة للكل من جهة أجزائه كالقعود والقيام والركوع ؛ – وإما على الملك والجدة كالتلبس والتسلم ؛ – وإما على الملك والجدة كالتلبس والتسلم ؛ – وإما على أن يفعل شيء ، مثل ما يقال : هو ذا يسقطع ، هو ذا يحرق ؛ – وإما على أن يفعل شيء ، كما يقال : هو ذا يتقطع ، هو ذا يحرق .

فهذه هي المقولات العشر .

#### فصل

اللفظ (۱) الذي يقع على أشياء كثيرة : إما أن يقع بمعور واحد على السواء وقوع الحيوان على الإنسان والفسّرس ، ويسمى متواطئاً ؛ و إما أن يقع بمعان متباينة وقوع « العين » على الدينار والبسّصر ، ويسمى مشتركاً ؛ و وإما أن يقع بمغيّ. واحد لا على السواء ، ويسمى منشركاً : وقوع الموجود على الجوهر والعسّرض .

الاسم : لفظ مفرد يدل على معنى دون زمانه المحصل .

الكلمة : وهى الفعل : لفظ مفرد يدل على معنى وعلى زمانه ، كقولنا : سَفْسَى .

القول : كل لفظ مركب .

والقول الجازم : ما احتمل أن يُصدَّق به ، أو يكسّذب به (١) ، وهو القضيّة (١).

 <sup>(</sup>١) س: اللفظ المفرد الذى... — (١٢) به: تاتمة في س. — (٢٦) ص ، ح: وهو القضية:
 الحلية عي الني ... وما أثبتنا في س.

والقضية الحملية : هى التى يحكم فيها بوجود شىء هو المحمول ، لشىء هو المحمول ، لشىء هو الموضوع ؛ أو بعدمه له : كقولنا : زيد كاتب ، زيد ليس بكاتب ؛ والأول يستمى إيجاباً ، والثانى يسمى سلباً .

والقضية الشرطية المتصلة : هي التي يحكم فيها يتلُو قضية تسمى تالياً لقضية أخرى تسمى مدير مقدد الم المرابع الم المرابع الم المرابع المر

والشرطية المنفصلة هى التى يحكم فيها بتكافؤ القضيتين فى العناد ، أو سلب ذلك : مثال الأول : إما أن يكون هذا العدد زوجاً ، وإما أن يكون فرداً ؛ مثال الثانى : ليس إمّا أن يكون هذا زوجاً ، وإما أن يكون فرداً (١) .

والقضايا الحملية ثمان : شخصية موجبة ، كقولك : زيد كاتب ، وشخصية سالبة ، كقولك : زيد كاتب ، وشخصية سالبة ، كقولك : زيد گيس بكاتب — والموضوع فيهما جميعاً لفظ جزئى ، ومهملة موجبة ، كقولك : «إن الإنسان ليفي خُسسْر» (١١) ، ومهملة سالبة كقولك : الإنسان ليس في خُسسْر (١١) — والموضوع في كليهما كلى ، وتقدير الحكم عليه مهمل ؛ وعصورة كلية موجبة كقولك : كل إنسان حيوان : وعصورة كلية مالبة كقولك : كل إنسان حيوان : وعصورة كلية سالبة كقولك : ليس كل إنسان بكاتب ، وبعض بعض الناس كاتب ، وجزئية سالبة كقولك : ليس كل إنسان بكاتب ، وبعض الناس ليس بكاتب ، وبعض إيجاب.

<sup>(</sup>۱) ص ، ح : رإما أن يكون اثنين . — وما أثبتنا بي ب .

<sup>(</sup>٢) سورة «العمر» ، آية : ٢ .

<sup>(</sup>۱۲) ب، ح: الانسان ليس عهمل ـــ وما

أثبتنا عن س و فى لسخة الفاتيكان (حـ ف) : الانسان فى جسد . . . الانسان ليس فى جسد .

والتقيضتان في الشخصيات هما قضيتان مختلفتان بالإيجاب والسلب بعد الاتفاق في معنى الموضوع والمحمول والشرط والإضافة والجزء والكل ـ إن كان هناك جزء وكل ـ والفعل والقوة والزمان والمكان ؛ ـ وفي المحصورات أن تكون هذه الشرائط موجودة ، ثم أحدهما كلى والآخر جزئى .

جهات القضاياً ثلاثة : الواجب ، والممكن ، والممتنع : الواجب كقولك : الإنسان حيوان ، والممتنع كقولك : الإنسان حجر، والممكن كقولك : الإنسان كاتب.

العكس : يُصَيِّرُ الموضوع محمولاً والمحمول موضوعاً مع بقاء الإيجاب والسلب والصدق على حاله . — الكليّة السالبة تنعكس مثل نفسها : فإنه إذا لم يكن شيء من كذا ذاك ، فلا شيء من ذاك كذا : فانه إذا لم يكن أحد من الناس حجراً ، فلا يكون أحد من الناس الحجراً ، فلا يكون أحد من الناس فلا يجب أن تنعكسا كليتين : فإنه ليس إذا كان كل إنسان حيواناً أو بعض المتحركين أسود ، يجب من ذلك أن يكون كل حيوان إنساناً أو كل أسود متحركاً — ولكن يجب أن تنعكس جزئية : فإنه إذا كان كل كذاً أو بعض كذا ذاك [ ٢ ب ] فبعض ذاك الذي هو كذا هو كذا . — والجزئية السالبة لا تنعكس : إذ ليس إذا لم يكن كل حيواناً . هواناً . — والجزئية السالبة لا تنعكس : إذ ليس إذا لم يكن كل حيواناً .

#### القياس

القياس مؤلسّف من أقوال إذا سُلسّمت لزم عنها لذاتها قول آخر - مثال ذلك أنسّك إذا سسّلمت أن كل جسم مؤلف ، وكل مؤلسّف مُعْدَث - لزم من ذلك أن كل جسم مُعْدَث .

والقياس منه اقتراني ، ومنه استثنائي . والاقترانيات في الحمليات ثلاثة أشكال :

شكل " بكون فيه ما هو متكرر فى المقدمتين — مثل « المؤلف » فى المثال المذكور — عمولا " فى إحدى القضيتين موضوعاً فى الثانى ، وهذا يسمى شكلاً أولاً ، أو يكون هذا المتكرر محمولاً فيهما جميعاً ، ويسمى الشكل الثانى ، أو موضوعاً فيهما جميعاً ، ويسمى الشكل الثالث . ومن شأن هذا الأوسط أن يجمع بين الطرفين بنتيجة ويسمى الشكل الثالث . ومن شأن هذا الأوسط أن يجمع بين الطرفين بنتيجة ويخرج من البين (١) فيصير أحد الطرفين موضوعاً فى النتيجة ويسمى الحدا الأصغر ومقدمته صغرى ، والآخر يصير محمولاً فى النتيجة ويسمى حداً أكبر ومقدمته صغرى ، والآخر يصير محمولاً فى النتيجة ويسمى حداً أكبر

#### فصل

الشكل الأول لا ينتج إلا أن تكون الصغرى موجبة والكبرى كلية ، وتكون العبرة فى الكيفية : أعنى الإيجاب والسلب ، وفى الجهة : أعنى الضرورة وغير الضرورة للكبرى . مثال الأول : كل حب ، وكل ب اكيف كان \_ فكل ح اكذلك . إلا أن تكون الصغرى ممكنة والكبرى مطلقة فالنتيجة ممكنة . والمثانى : كل حب ، ولا شيء مما هو ب اكيف كان ، فلا شيء مما هو ح اكذلك . والرابع : ولا شيء م وكل ب اكيف كان ، فبعض ح اكذلك . والرابع : بعض ح ب ، ولا شيء من ب ا ، فليس بعض ح ا . وما عدا هذا فليس بعض ح ا . وما عدا هذا فليس تلزم عنه التنيجة .

الشكل الثانى شريطته أن تكون الكبرى كلية ويختلفان بالإيجاب والسلب . فالمضرب الأول منه قولك : كل حب ، ولا شيء من ا ب لـ ندّعى أنه يلزم منه : لا شيء من حا . برهان ذلك : أنسًا نعكس الكبرى فتصير : لا شيء من ب ا ، ونرجع إلى الشكل الأول وننتج ذلك . الضرب الثانى : لا شيء من

<sup>(</sup>١) أَى بَحْرِج من «بين» الطرفين فلا يُظهر في النتيجة .

حب، وكل اب ينتج كذلك، ويبين بعكس الصغرى فينتج : لا شيء من اح، ثم ينعكس: فلا شيء من حا. ـ الضرب الثالث [٢٣] مثل قولك: بعض حب، ولا شيء من اب، ينتج : ليس بعض حا ويبين بعكس الكبرى . - والضرب الرابع مثل قولك : ليس كل حب ، وكل ا ب بنتج : ليس كل حا؛ ولا يبين ذلك بالعكس بل بالافتراض: ليكن البعض الذي هو ح وليس ب هو د فيكون : لا شيء من دب، وكل اب ينتج : لا شيء من دا، و د بعض ح فيكون كل حا. والعبرة في الجهة للسالبة ، لأن السالبة ترجع كبرى في الشكل الأول بعكس أو افتراض . وكانت العبرة في الجهة في الشكل الأول للكبرى . والحق أنه إذا اختلط ضروري وغير ضروري فالنتيجة ضرورية . الشكل النالث شريطته أن تكون الصغرى موجبة ولا بد من كلية . ــ الضرب الأول منه : كل ب ح، وكل ب ا ينتج : بعض حا \_ ويرجع إلى الأوَّل بعكس الصغرى . الضرب الثاني : كل ب ح، ولا شيء من ب ا فلا كل حا ــ ويرجع إلى الأوَّل بعكس الصغرى . الضرب الثالث : بعض ب ح، وكل ب اينتج : بعض حما ـ ويبين بعكس الصغرى . الضرب الرابع : كل ب ح، وبعض ب، ينتج : بعض حا ويبين بعكس الكبرى ثم عكس النتيجة ، أو بالافتراض : بأن نفرض الشيء الذي هو بعض ب ا (١) هو د ، ويكون كل دا، فإذا قلنا : كل د ب ، وكل ب ح ينتج : كل د ح . ثم إذا قلنا : كل دح، وكل دا ينتج: بعض حا. ــ الضرب الخامس: كل ب ح، وليس كل ب ا ينتج : ليس كل حا ، ولا يبين بالعكس بل بالافتراض . ــ الضرب السادس : بعض ب ح ، ولا شيء من ب ا ، فليس بعض ح ا يتبين بعكس

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> س: بسن حا.

الصغرى . والعبرة فى الجهة للكبرى ، فانها تصيركبرى فى الأول بعكس أو افتراض اللهم إلا ً أن تكون الصغرى ممكنة والكبرى مطلقة .

واعلم أنه قد يقترن من الشرطيات المتصلة قرائن على نمط هذه الأشكال . فاجعل بدل الموضوع : مقدّماً ، وبدل المحمول : تالياً . فان كان المقدم في أحدهما تالياً في الآخر فهو الشكل الأوّل . وإن كان تالياً في كليهما فهو الشكل الثاني . وإن كان مقدماً في كليهما فهو الشكل الثالث . والشه طبة التي ٣٦ س تتألَّف من المقلَّدم والتالي الطرفين هي النتيجة . والشرائط تلك الشرائط . والكلية الموجبة في المتصلات كقولنا: كلما كان اب فيكون حه. والكلية السالبة فيها كقولنا: ليس ألبتة إذا كان اب فيكون حم ؛ والجزئية الموجبة فيها كقولك: قد يكون إذا كان ا ب ف حه ؛ والجزئية السالبة كقولك : قد لا يكون إذا كان اب فدحه، أو لسن كلما كان اب فدحه. مثال الفه ب الأول من الشكل الأوّل : كلما كان ا ب ف حه ، وكلما كان حه ف ه ز ـ ينتج : كلما كان ا ب ف ه ز. ـ ومثال الضرب الأول من الشكل الثانى : كلما كان ا ب ف حه، وليس ألبتة إذا كان هز فدحء – ينتج : ليس ألبتة إذا كان ا ب فهز – وبيين كذلك بالعكس . ومثال الضرب الأول من الشكل الثالث : كلما كان حء ذا ب ، وكلما كان حه فه ز - ينتج : قد يكون إذا كان اب فه ز - ويين بالعكس . -ثم عليك سائر التراكيب وامتحانها والافتراض فيها كقولك : ليس كلما كان حه فهز، وكلما كان اب فه ز ـ نقول ينتج : ليس كلما كان حدة ا ب برهان ذلك : إما نفس الوضع الذي يكون فيه حه ولا يكون فيه ه زوذلك عندما يكون ح ط فیکون : لیس ألبتة إذا كان ح ط فه ز وكلما كان اب فه ز، فلیس ألبتة إذا كان ح ط ذا ب . ثم نقول : قد يكون إذا كان ح م ذ ح ط ، وليس ألبتة إذا كان ح ط ذا ب ينتج : نيس كلما كان ح ء ذا ب .

#### فصل

القياسات الاستثنائية إما أن تكون من المتصلات، وإما أن تكون من المنفصلات. فالذى من المتصلة فاما أن يكون الاستثناء بعين المقدم فينتج عين التالى : كقولك : إن كان هذا إنساناً فهو حيوان ، لكنه إنسان فهو حيوان ؛ ولا يُنشِعُ استثناء نقيضِ المقدم كقولك : لكنه ليس بانسان ، فلا يلزم منه أنه حيوان أو ليس بحيوان . فإن كان الاستثناء من التالى فإن استثنيت نقيض التالى أنتج نقيض المقدم ، كقولك : ولكن ليس بحيوان ، فينتج : فليس بانسان . وأما إذا استثنيت عين التالى لم يلزم أن يتنج شيئاً كقولك : لكنه حيوان ، فليس [ 1 ] يلزم أنه إنسان .

وأما من الشرطيات المنفصلة فإذا استثنيت عين واحد منها أنتج نقيض البواقى علما منفصلة إن كانت كثيرة ، أو نقيض الباقية بحالها . مثال الأول : هذا العدد إمّا زائد ، وإمّا ناقص ، وإمّا مساوي . فان استثنيت أنه ناقص أنتج : فليس بزائد (۱) ولا مساو أو ليس إمّا زائداً وإمّا مساوياً . مثال النانى : هذا العدد إما أن يكون زوجاً ، وإمّا فرداً ؛ لكنه فرد ، فليس بزوج . وأما إذا استثنيت نقيض واحد منها أنتج عين البواقى بحالها أو عين الواحد الباقى بحاله (۱) مثاله : لكنه ليس بزائد ، فهو إمّا ناقص وإما مساوي . وأيضاً : لكنه ليس بفرد فهو زوج .

وأمّا إن كانت المنفصلات غير حقيقية ـ وهي التي نكون من موجبات وسوالب ، أو سوالب (٣ كلها ، فلا ينتج إلا استثناء النقيض ـ مثاله : إما أن يكون عبد الله

 <sup>(</sup>۱) ٠٠: فلا مساو . --- (۱) ص : بحالها ، والتصحيح عن ٠٠ . --- (۱) من : وسوالب ، والتصحيح عن ٠٠ .

فى البحر، وإما أن لا يغرق، لكنه يغرق، فهو فى البحر؛ لكنه ليس فى البحر، فهو لا يغرق. وإذا قلت: لكنه فى البحر أو لا يغرق لل يبرق للم يلزم منه شىء. وكلك : إما أن لا يكون زيد نباتاً، لكنه حيوان أن لا يكون زيد نباتاً، لكنه حيوان فليس بحيوان فليس بنبات ، لكنه نبات ، فليس بحيوان أو ليس بنبات شىء. للم المنفصلة الحقيقية هى التى يدخلها لفظة : هياده.

#### فصل

قياس الحلف : هو أن يأخذ نقيض المطلوب ويضيف إليه مقدّمة صادقة على صورة قياس مُنْسَع فيستج شيئاً ظاهر الإحالة ، فيُعسَّم أن سبب تلك الإحالة ليس تأليف القياس ولا المقدّمة الصادقة ، بل سببها إحالة نقيض المطلوب – فإذن هو عال ، فنقيضها حق . فإن شئت أخذت نقيض المحال وأضفت إلى الحقيَّة فينتج المطلوب على الاستقامة .

الاستقراء : هو أن تُنْتِيجَ حكماً على كلىّ لوجوده فى جزئياته كلها أو بعضها ، كما تحكم أن كل حيوان يحرك عند المضغ فـَكتّـه الأسفل . - وهذا لا يوثق به : فربما كان الحيوان غالفاً لما رأيت كالتمساح .

التخيل : هو الحكم على غائب بما هو موجود فى مثال الشاهد . وربما اختلف . وأوثقه ما يكون المباثل به [ ؛ ب ] أو المشترك فيه عسّلة للحكم فى الشاهد ــ وليس بوثيق : فربما كان علة الحكم فى الشاهد لأجل ما هو شاهد وربما كان المشترك معنى كلياً ينقسم إلى جزئين فتكون العسّلة أجد الجزئين ، ولم يدخل التفصيل فى القسمة المؤدّية إلى العسّلة . فان لم يكن هذان المانعان وصّح أن الحكم لعسّلة . انتقب انتميل برهاناً .

#### فصل

المقدمات التي منها تؤلّف البراهين هي المحسوسات كقولنا: الشمس مضيئة ؛ والمجرّبات كقولنا: الشمس تشرق وتغرب ، والسقمونيا (٢) تسهل الصفراء ؛ والأوّليات كقولنا: الكل أعظم من الجزء ، والأشياء المساوية لشيء واحد مساوية ؛ والمتواترات كقولنا: إن مكة مهجودة .

- بد وأحق البراهين باسم البرهان ماكان الحد الأوسط سبباً لوجود الأكبر في الأصغر كقولنا: هذه الخشبة تَعَـلَـتَنُ بها النار، وكل ما تعلـتى به النار احترق، فهذه الحشبة احترقت. والذي بعكس هذا يسمّى دليلاً.

البرهان فى العلوم إنما يتألّف من مقلّدمات ذاتية المحمولات ، أى محمولاتها أمور مقوّمة لموضوعاتها كالحيوان للإنسان ، أو خاصّة لما أو لجنسها من أن يعم كالاستقامة للمخط والمساواة له . - والكلّبريات فى البراهين أكثرها من الأمور الذاتية بالمعنى الثانى . لكل علم برهانى شيء هو موضوعه : كالمقدار للهندسة ، وبيادىء له مقدمات أوحدود ؛ وماكان من المبادىء غير بسين بنفسه ينبيّس فى علم آخر ؛ - ومسائل هى المطلوبات ، وربما صارت المطلوبات مقلدمات المطلوبات أخسر .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> أى مختلط العقل ، مشعوذ .

<sup>(</sup>۲) السقدونيا : Convolvulus Scammonia السقدونيات له أغدان كبيرة غرجها من أصل واحد طولها نحو من تلائة أذرع أو أربهة ، عليا رطوبة تدبق باليد وشيء من زغب وله زهر أييش مستدير تغيل

الرائحة . وأفضله ما جلب من انطاكية . ومتى أعطى منه أكثر من التى درهم أسهل إسهالاً عنيضاً جداً . ( راجع «ماردات» ابن البيطار ، ج ٣ ص ١٧ هـ مس ٢٠) .

المطلب بـ و هل ، يتعرف حال الوجود أو العدم . المطلب بـ و ما ، يتعرف حال شرح الاسم . فإن كان الشيء موجوداً فيطلب بالحقيقة حـده أو رسمه ، والحـد من أجناس وفصول ، والرسم من أجناس وخواص . والمطلب بـ و الكيف ، يطلب حالـة ، وبـ و الأي ، خاصيته التي يتميز بها ، وبـ و لم ، علمته .

والقياسات الجدلية مقدماتها هي الأمور المشهورة التي يراها الجمهور وأرباب الصنائع ، فربحا كانت أولية وربما كانت غير أولية [ ه ا ] تحتاج أن تبدّ . وربما لم تكن صادقة وإنما تدخل في الجدل لا من حيث هي صادقة أوكاذبة ، وأولية وغير أولية ، بل من حيث هي مشهورة كقولم : الكذب قبيح . فأما السائل من الجدليين فله أن يستعمل المقدمات المسلمة من الجيب وإن لم تكن مشهورة . والمشهورات التي ليست بأولية ولم يقم عليها برهان من جملة الصادقة فيها فانما تصير عند الجمهوركالأوليات بسبب التمرن والاعتباد ، حتى لوتوهم الإنسان نفسه خملت في الخلقة الأولى عاقلاً وشكك نفسه فيها أمكنه أن يشك ، ولا يشك في الأوليات .

القياسات المغالطية : مقدماتها مقدمات مشبهة وقياساتها قياسات مشبهة ، والمقدمات المشبهة هى التى تشبه الحق لأجل مشاركة فى الاسم أو مشاركة فى صفة من الصفات العامة أو لإغفال شرط من القوة والفعل والزمان والإضافة والمكان ، وما ذكرناه فى شرائط النقيض التى بها يتميز الحق من الشبيه . وربما كانت وهمية ، وهى أحكام الوهم فى أمور معقولة على نحو أحكامها فى المحسوسة ، فيكاد تشبيه الأوليات كحدكم من حسكتم أنه لا وجود لشىء ليس فى داخل العالم ولا فى خارجه . وأما القياسات المشبهة فهى التى تفقد الشرائط المذكورة فى المنتجات . والتحرز من ذلك بأن يخطر(١) حدود القياس مرتبة مفردة معانى الألفاظ ، ويجتهد فى أن

<sup>(</sup>۱) ب: يحمر .

لا يقع الأوسط فى إحدى المقدمتين (١) إلا نحو وقوعه فى الأخرى ، والأكبر والأصغر فى القياس إلا نحو وقوعها (٢) فى النتيجة فى المعنى وفى الشرائط وفى الاعتبارات كلها بلا اختلاف ألبتة ، وأن يحذر المهمل ولا يستعمله أصلاً .

#### فصل

القياسات الخطابية تكون مؤلّفة من مقدمات مقبولة أو مظنونة أو مشهورة في أوّل ما يسمع غير حقيقيّة \_ مثال المقبولة أن يقال : هذا نبيد مطبوخ ، والنبيذ المطبوخ بحلّ شربه فهذًا يحلُّ شربه \_ والكبرى مقبولة ليست بيّنة ولا مشهورة ، إنما هي مقبولة من أبي حنيفة . \_ وأما المظنونة فكما يقال : فلان يطوف بالليل ومن يطوف بالليل فهو سارق . \_ ومثال المشهورة في بادىء الرأى قوك : فلان أخوك الظالم ، والأخ الظالم ينبغي أن يُسْمر وإن كان ظالماً \_ فإن هذا أول ما يسمع يظن [ ٥ ب ] أنه مشهور، لكنه بالحقيقة ليس بمشهور، بل المشهور : الظالم لا يُسْمَر وإن كان أخا .

ومنفعة القياسات الحطابيـة فى الأمور المدنية من المنع والتحريض والشكاية والاعتذار والمدح والذم وتكبير الأمور وتصغيرها .

#### فصل

القباسات الشعرية من مقدّمات مخيلة . وإن كانت مع ذلك لا يُصدَّق بها ، لكنها تبسُسُط الطبع نحو أمرٍ وتقبضه عنه مع العلم بكونها (٢٠ كاذبة كمن يقول : لا تأكل هذا العسل فانه مرّة " مقسّبَتْ ، والمرة المقيئة لا تؤكل ، فيوهم الطبع أنه حق مع معرفة الذهن بأنه كاذب فيتقزز عنه . وكذلك ما يقال (١٠)

<sup>(</sup>١) ص: المقدمتين لا يجوز وفوعها. (٢) ص: لا يجوز وقوعهما. (٦) ص، د: مع العلم لكذب ما هو كاذب كن ... ب: لكونها كاذبة . ـــ (١٤) ص، ح: وكذلك يحكم بأن هذا أسد . . .

بأن هذا أسد" وهـــــذا بدر فيـُــحـَــش به شيء" فى العين<sup>(١)</sup> مع العلم بكذب القول .

ومنافع القياسات الشعرية قريبة من منافع القياسات الخطابية فإنها إنما يستمان يها فى الجنزئيات من الأمور دون الكليات والعلوم (٢٠).

فهذا آخر المنطقيات من عيون الحكمة ، وصلى الله على المصطفين من عباده عموماً ، وخصوصاً على نبيّـنا محمد وآله الطاهرين .

#### (فصل <sup>۳۱)</sup>

كل محمول ننسبه على موضوع فاما جنس كقولك: الإنسان حيوان، وإما فصل كقولك: الإنسان حسّاس، فصل كقولك: الإنسان حسّاس، وإما جنس الفصل كقولك: الإنسان مسدرك، وإما جنس الجنس كقولك: الإنسان معيز ـ وقد يمكن أن الإنسان جسم، وإما فصل الفصل كقولك: الإنسان معيز ـ وقد يمكن أن يركّب تركيباً ثالثاً ـ وإما عرض خاص كقولك: الإنسان ضحّاك، ومذا العرض من جملة ما يسمى في كتاب البرهان عرضاً ذاتياً ، وإما خاصة الجنس كقولك: الإنسان متحرك بالإرادة، وإما خاصة الفصل، وهي بعينها خاصة الشيء إن كان الفصل مساوياً وليست بخاصية إن كان الفصل أعم ً ـ مثاله: الإنسان متحيّف. ومن هذا الباب خاصة فصل الجنس . \_ وإمّا عرض عام ويدخل فيه خاصة الجنس وعرض الجنس وخاصة المخس وخاصة المغنس وخاصة المفصل

ف المنطنيات».

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ص ، ح : في المعني .

<sup>(</sup>۲) بن شرح الرازى : من العاوم .

آل م يرد مَذَا العصل إلا في نسخة ب والعاتيكان
 دون ص ، ح ولم يرد أيشاً في شرح الغفر

الرازی «لمیون الحکمة» (ورقة ۲۰۴)، بل لس علی أن «هامنـــا (أی : . . . دون الکایات من العلوم) آخر الکلام

الذى هو أعمّ . فجميع ذلك عرّض عام ، وما سوى ذلك فهوكواذب لا تحمل الشيء . وجميع ذلك إما بالحقيقة ، وإما بأغلب الظن .

المحمولات فى البراهين الأجناس وفصولها ، والفصول وأجناسها وفصولها ، والأعراض الحاصة ، ولا يدخل فيها الأعراض العامة التى تكون عارضة أولا " لحنس موضوع علم الشيء ، ويدخل فيه علم الأعراض العامة . وإذا كانت تعرض الشيء من غير أن تعرض الحنسه أولا وبالعموم ، وأعنى بالشيء لا موضوع المسألة بل موضوع الصناعة كالمقدار للهندسة . وإنما يدخل فى البراهين ما كان من ذلك حقاً فى نفسه ، لا ما يكون مشهوراً (١) .

فالأمور الداخلة فى البراهين هى المقـدمات للموضوعات وللأمور التى تعرض بموضوع الصناعة لا تسلب معنى أعم منه إذ كان تقويمه أو عروضه بالحقيقة لا بحسب الشُهْرة وأغلب الظن .

تم المُنطق من عيون الحكمة)

<sup>(</sup>۱) ب: مشهور ،

### الطبيعيّــات باسم الله الرحن الرحيم

#### < الفصل الأول : الحكمة وأقسامها >

الحكمة استكمال النفس الإنسانية بتصور الأمور والتصديق بالحقائق النظرية والعملية على قدرالطاقة البشرية .

والحكمة المتعلقة بالأمور النظرية التى إلينا أن نعلمها وليس إلينا أن نعملها تسمى حكمة نظرية . والحكمة المتعلقة بالأمور العملية التى إلينا أن نعلمها ونعملها تسمى حكمة علية . وكل واحدة من الحكمتين تنحصر فى أقسام ثلاثة : فأقسام الحكمة العملية : حكمة مدنية ، وحكمة منزلية ، وحكمة خلقية . وببدأ هذه الثلاثة مستفاد (١) من جهة الشريعة الإلهية ، وكمالات حدودها تستبين بالشريعة الإلهية ، وتتصرف فيها بعد ذلك القوة النظرية من البشر بمعرفة القوانين العملية (١) منهم وباستمال تلك القوانين في الجزئيات .

والحكمة المدنية فائدتها أن تُعلّم كيفية المشاركة التى تقع فيها بين أشخاص الناس ليتعاونوا على مصالح الأبدان ومصالح بقاء نوع الإنسان . والحكمة المنزلية فائدتها أن تُعلّم المشاركة التى ينبغى أن تكون بين أهل منزل واحد لتنتظم به المصلحة المنزلية . والمشاركة المنزلية تم بين زوج وزوجته ، ووالد ومولود ، ومالك وعبد . وأما الحكمة الحلقية [ ١٦ ] ففائدتها أن تُعلّم الفضائل وكيفية اقتنائها لتركو بها النفس ، وتعلم الرذائل وكيفية توقيها لتتطهر عنها النفس .

 <sup>(</sup>١) مستماد: ناقصة فى ص ، ح . -- (١) ب : بمعرفة الغوانين فى الجزئيات . فالحكمة للدنية . . .

وأما الحكمة النظرية فأقسامها ثلاثة : حكمة تتعلق بما في الحركة والتفـير، وتسمى حكمة طبيعية ؛ وحكمة تتعلق بما من شأنه أن يجرّده الذهن عن التغيّر وإن كان وجوده مخالطاً للنغير ويسمى حكمة رياضيّة ؛ وحكمة تتعلق بما وجوده مستغن عن مخالطة التغمّير فلا يخالطه أصلاً ، وإن خالطه فبالعَـرَض ، لا أنّ ذاته مفتقرة فى تحقيق الوجود إليه (١١) ، وهي الفلسفة الأولية ؛ والفلسفة الإلهية جزء منها وهي معرفة الربوبية .

ومبادىء هذه الأقسام التي للفلسفة النظرية مستفادة من أرباب الملة الإلهية على سبيل التنبيه ، ومتصرَّف على تحصيلها بالكمال بالقوَّة العقلية على سبيل الحجَّمة . ومن أو تى استكمال نفسه بهاتين الحكمتين والعمل على ذلك باحداهما فقد

أوتى خيراً كثيراً .

الفصل الثانى : فى المصادرات التى يجب تقديمها على العلم الطبيعى

كل واحد من العلوم الجزئية ــ وهي المتعلقة ببعض الأمور والموجودات ــ يقتصر المتعلم فيه أن يسلم أصولاً ومبادىء تتبرهن في غير علمه وتكون في علمه مستعملة على سبيل الأصول الموضوعة . والطبيعي علم جزئي ، فله أصول موضوعة فنعدها (٢) عداً ونبرهن عليها في الحكمة الأولى فنقول:

إن كل جسم طبيعي فهو متقوّم الذات من جزئين : أحدهما يقوم فيه مقام الخشب من السرير ويقال له هيولى ومادَّة ، والآخر يقوم مقام صورة السرير من السرير ويسمى صورة .

<sup>(</sup>۱) ب: اليها .

وهو تحریف . وفی هامشها تصحیح هو : فيمدها (بدلاً من: فيعضها) . (٢) فى صلب 🖰 : علم جزئى وأما أصــول

موضوعة فبعضها عداد نبرهن (1) -

وكل جسم حادث أو متغير فيفتقر، من حيث هو كذلك ، إلى عدم سبقه لولاه لكان أزلي الوجود . وكل جسم بتحرك فحركته إما من سبب خارج ، وتسمى حركة قسرية ، وإما من سبب فى نفس الجسم ، إذ الجسم لا يتحرك بذانه ؛ وذلك السبب إن كان عركاً على جهة واحدة على سبيل التسخير فيسمى طبيعة . وإن كان عركاً حركات شي بارادة أو غير إرادة ، أو عركاً حركة واحدة بارادة فيسمى نفساً .

أسباب الأشياء أربعة : مبدأ الحركة ، مثل البنتاء للبيت ؛ المادة ؛ مثل الخشب والطين للبيت ؛ الصورة مثل هيئة البيت البيت (١) ؛ الغاية مثل الاستكنان للبيت . وكل واحد من ذلك إما قريب وإما بعيد ، إمّا عام وإما خاص ً، إما بالقرة وإما بالفعل [٦ب] ، إما بالحقيقة وإما بالعرض .

الطبيعة سبب على أنه مبدأ لحركة ما هي فيه ومبدأ لسكونه (٢) بالذات لابالعترض.

الحركة كمال أول لما بالقوة من حيث هو بالقوة : وهوكون الشيء عل حال لم يكن قبله ولا بعد يكون فيه ، سواء كان تلك الحال أيناً أوكيفاً أوكمناً أو وضماً ، كالشيء يكون على وضع في مكان لم يكن قبله ولا بعده فيه ولا تفارق كلته مكانه .

الحركة التي من كم إلى كم تسمى حركة نمو أو تخلخل إن كان إلى الزيادة ، وتسمى حركة ذبول أو تكاثف إن كان إلى النقصان . التخلخل الحقيق أن يصير للمادة حجم " أعظم من غير زيادة شيء من خارج عليه أو إيقاع فرَج فيه ؛ ولتكاثف ضده .

الحركة من كيف إلى كيف تسمني استحالة مثل الاسوداد والابيضاض.

 <sup>(</sup>١) ب: مبدأ الحركة مثل النجار للبيت ، المادة مثل الحشب واللبن للبيت ؛ الصورة مثل نفس البيت للبيت . — (١٦) ب: ومبدأ سكونه .

الحركة التي تكون من أين إلى أين تسمى نقلة .

الحركة التي من وضع إلى وضع - والجسم في مكانه الواحد - مثل الاستدارة على نفسه . كل حركة تصدر عن عرك في متحرك فهي بالقياس إلى ما فيه : تحسُّرك (١) ، وبالقياس إلى ما عنه : تحريك .

كل عرّك فإما أن يكون قوة فى جسم ، وإما أن يكون شيئاً خارجاً ويحرك بحركته فى نفسه مثل الذى يحرّك بالماسة . وينهى المحركةون والمتحركون فى كل نرتيب إلى محرّك غير متحرّك لاستحالة توالى أجسام متحركة بحرّك بعضها لبعض إلى مالا نهاية له .

### الفصل الثالث في تناهى الأبعاد >

لا يجوز أن يكون جسم من الأجسام ولا بعث من الأبعاد لا خلاء ولا ملاه ".
ولا عدد (١١) يترتب فى الطبع موجوداً بالفعل بلا نهاية ؛ وذلك لأن كل غير
متناه فيمكن أن يفرض فى داخله خد ، ويفرض أبعد منه فى بعض الجهات
حد " آخر ؛ فإذا توهنا بعث أ يصل بين الحدين مجتازاً (١١) إلى غير النهاية لم يختل أ :
إما أن يكون ما يبتدىء من الحد الثانى لو أطبق فى الوهم على ما يبتدىء من الحد الأول لحاذاه أو ساواه ولم يفضل أحدهما على الآخر ، أو فضل . وكل ما لو أطبق
على شيء ولم يفضل عليه فليس بأنقص ولا أزيد منه : وكل ما هو مساو لما بعد الحد الثانى فهو أنقص نما هو مساو لما بعد عن الحد الأول فيكون ما هو مساو أنقص — وهذا خداف " ، فان فيصل [ ١٧] فهو مساو ، والفصل متناه ،
مساو أنقص — وهذا خداف لا يمكن أن يفرض بعد غير متناه فى خلاء أو فى

 <sup>(</sup>۱) ب : نحرك له . ــــــ (۱۲ ص : ولا عدد له ترتيب في الطبع موجود بالفعل . ـــــ (۱۳ مهملة النقط في ص ، ح .

ملاء . وكذلك يبين حال ترتيب الأعداد التي لها ترتيب في الطبع ، بل الأمور التي لا نهاية لها هي في العدم(١) ولها قوة وجود ؛ وكل ما يحصل منها في الوجود بكون متناهياً (٢) . لوكان بُسمُسُد " غير متناه خلاءً أو ملاءً لكان لا يمكن أن تكون حركة مستديرة . فإنه إذا أخرجنا عن مركزها خطآ إلى المحيط بحيث لو أخرج في جهة قاطع خطأ مفروضاً في البعد غير المنناهي على نقطة : فإنه إذا دار زالت تلك النقطة عن عاذاة المقاطعة إلى المباينة إذا صارت في جهة أخرى فيصير بعد أن كان المركز مسامتاً بها شيئاً من ذلك الخط غير مسامت لشيء منه ثم يعود مسامناً فلا بد من أول نقطة تسامتُ في ذلك الحط وآخر نقطة تسامتُ عليها . لكن أى نقطة فرضناها على خط غير متناه فإنَّا نجد خارجاً عنها نقطة أخرى يمكن أن نصلها بالمركز، فيكون القطع الحاصل إذا بَـلَـغه النقطة صار مسامناً قبل أول ما سامت أو بعد آخر ما سامت ــ هذا خُـُلُـف . لكن الحركات المستديرة ظاهرة الوجود ؛ فالأبعاد الغير المتناهية ممتنعة الوجود . فاذا كانت الأبعاد محدودة والجهات محدودة ، فالعالم متناه ٍ، فليس للعالم خارج . فاذا لم يكن له خارج ، لم يكن له شيء من خارج .

والبارى تعالى والروحانيون من الملائكة وجودهم عال ٍ عن المكان وعن أن يكونوا فى داخل أو خارج .

#### حالفصل الرابع: الجهة >

كل جهة فهى نهاية وغاية ، ويستحيل أن تذهب الجهة فى غير النهاية ، إذ لا بُعـّد غير متناه . وإذن لولم يكن إليها إشارة لما كان لها وجود ، وإذا كان اليها إشارة فهى حد ليست وراء ذلك . فلوكان حد ما أمعنت إليه الجهة لم يحصل ،

<sup>(</sup>۱) س: ِالعدد ـــ وهو تحريف شنيع . ـــ (۲۱ س: أوكان .

لم تكن الجهة موجودة لشيء (١) : فالعلو والسفل وما أشبه ذلك محدودة الأطراف ولا محالة أن حدَّه بخلاء أو ملاء ، وستعلم أنه لا خلاء فهو إذن ملاء . وما يحدُّ الجلهة قبل الجهة ؛ ولوكانت الجهات متحدّدة فجسم واحد تكون إليه غاية 'قرْب وغاية بُمُـد محدودين . فإذاً (٢) الأجسام التي تحتاج إلى [١٧] جهات متحسّددة تحتاج إلى تقدم وجود هذا الجحسم لها ، وأن يكون اختلاف جهاتها بالقرب منه والبعد منه ليس في جانب دون جانب منه إذ لا تختلف جوانبه بالطبع ، فيجب إذاً أن نكون (٣) حاله في إثبات الجهة حال مركز أو محيط ، لكن المركز يحــّدد القُـرْب ولا يحــّـدد البعد ، لأن المركز الواحد يصلح مركزاً لدوائر مختلفة الأبعاد ، فيجب أن يكون على سبيل المحيط ، فان المحيط الواحد كما يحدد القرب منه كذلك يحــّـدد البعد عنه ، وهو المركز الواحد المعـّـين . ويجب أن يكون هذا الجسم غير مفارق لموضعه وإلا فيحتاج إلى جسم آخر تتحدد به الجهة التى يحتاج إليها إذا أعيد إلى موضعه بطبعه أو غير طبعه . فإذن لا يكون لهذا الجسم مبدأ حركة مستقيمة لا بالقسر ولا بالطبع . والأجسام المستقيمة الحركة فامها تحتاج إلى جهات ، وتكون جهاتها مختلفة بالقياس إليه : فمنها ما هو أخذ "(ا) نحوه فيكون متحركاً من الوسط إلى المحيط ، ومنها ما يأخذ بالبعد عنه (٥) فيكون من نحو المحيط إلى المركز . ولا يجوز أن يكون هذا الجسم مؤلفاً من أجسام أقدم منه ، فانها تكون حينئذ قابلة ً للحركة المستقيمة ، فيكون حينتذ محتاجاً إلى جهات محصّلة ، فتكون الجهات موجودة دون وجود هذا الجسم وقبل تركيبه ـــ وهذا خلف .

<sup>(</sup>۲) ص: فإن ـ

<sup>(</sup>١٦) س : أن تكون ثلك حاله في انبات . . .

<sup>(</sup>٤) كذا في ب ، وفي ص : ما يأخذو نحوه

<sup>(</sup>٥) س : وإما إلى جهة يأخذ بالبعد عنه .

<sup>(</sup>۱) كذا في شرح اللمخر الرازى (س ٢٩ س).
وفي س: فلو كان جده السعب إلى الجهة
لم تحصل جهة لم تكن الجهة موجودة.
وف u: فلو كان كلما أمنت إلى الجهة
لم تحصل جهة ، لم تكن الجهة موجودة.

# <الفصل الخامس : الجسم البسيظ والجسم المركب>

واعلم أن كل جسم إما بسيط أى غير مركب من أجسام مختلفة الطبائع ، وإما مركب منها . والأجسام البسيطة قبل الأجسام المركبة .

كل جسم بسيط فإنه لو تُمُرِك وطباعه غير مقسور لاختص بحسير : فإما أن يكون عن طبعه أو عن غيره . فهو : عن طبعه . وكذلك فى كيفيته وشكله وكميته . وقد يعتبر فى الكيف والشكل والكم : أما فى الكيف فكالماء تخلخل ، وأما فى المكم فكالماء تخلخل ، وأما فى الشكل فكالماء تخصب . وقد يُفعل مثل ذلك فى الوضع كالغصن مُبِحَرَّ إلى غير وضعه .

كل شكل تقتضيه طبيعة بسيطة فأجزاؤه متشاكلة ، ولا شيء مما ليس بكرّة أجزاؤه متشاكلة ؛ فكل شكل طبيعى لجسم بسيط كرة" . فبسائط العالم يحتوى بعضها على بعض متأدية إلى حصول كرة واحدة .

الجزئى من الجسم البسيط (١) مكانه بالعدد غير مكان الجزئى الآخر، ولكن بحيث إذا انصلت الجزئيات طبيعة [1٨] واحدة بسيطة ككل ماء ، استحال أن تكون حركتها إلا إلى جهة واحدة ومكانها إلا مكاناً واحداً مشتركاً تكون أمكنة كل واحد منها كالجزء من ذلك المكان . فيجب إذن أن لا يكون لبعضها مكان ولبعضها مكان ؛ ليس من شأن جملة المكانين أن تصير مكاناً للجملة . فإذن المكان العام واحد . فإذن لا مركزين لنقيلين في عالمين . فإذن أجزاء العالم الكلى في أحياز مترادفة . فجملة العالم واحد ومتناه

<sup>(</sup>۱) ، الجسم الطبيعي .

#### <الفصل السادس: في نني الخلاء>

وليس خارجاً عنه خلاء ولاملاء في الماد في كل جهة وكان يحتمل الفضل في جهات خارجاً مناهياً . فلو كان الخلاء موجوداً لكان فيه أبعاد في كل جهة وكان يحتمل الفضل في جهات كالجسم . فحينئذ إما أن تكون أبعاد الجسم تُداخل أبعاده ، وإما أن لا تكون . فإن لم تداخلها كان نمانماً فكان ملاء حدها خيلف . وإن داخلها دخل أبعاد في أبعاد ، فحصل من اجتاع بعدين متساويين بيعث مثل أحدهما وهذا خيلف . والأجسام المحسوسة يمتنع عليها التداخل من حيث لا يصح أن تتوهم عليه التداخل وهي الإبعاد ، فانها لأجل أنها أبعاد تمانع عن التداخل لا لأنها بيض أو حارة أو غير ذلك . فالأبعاد لذاتها لا تتداخل ، بل يجب أن يكون بجموع بعدين أعظم من الواحد كمجموع واحدين أكثر من واحد ، وعددين أكثر من عدد ، ونقطتين أكثر من نقطة ، وليس أكثر من نقطة ، لأن النقطة لا حصة لها في الكبر ، بل في العدد ، والبحدة في الكبر ، بل

ولو كان خلاء موجوداً لما كان يختص فيه الجسم المحيط إلا بجهة تتعين ، والأجسام التي في الإحاطة إنما تتعين جهاتها بجهة هذا الحيط . فيجب أن يكون لهذا المحيط جهة ، إذ لذاته ليس به جهة بل بحسب شيء آخر (١١) . ولوكان خلاء لكان لهذا الجسم حيز من الحلاء محصوص ووراءه أحياز أخرى خارجة عن حيزه لا يتحدد بها حيزه ولا تتحدد هي لحيزه ، فلم يكن وقوعه في ذلك الحيز إلا اتفاقاً ؛ والاتفاق يعشرض عن أمور قبل الانفاق تتأدى إلى اتفاق (١١) ليست باتفاق ، فتكون حينلا أمور سملة فيت أدت إلى تخصيص هذا الحير السبت باتفاق ، فتكون حينلا أمور سملة فيت أدت إلى تخصيص هذا الحير السبت باتفاق ،

<sup>(</sup>١) الواو ناقصة في ص ، ح . ــــ (٢) ·· ؛ الانفاق .

به ، فلهذا الجسم فى ذاته حــّيزٌ آخر . والسؤال على اختصاص ذلك (١) الحـّيز ثابتٌ ، بل يجب أن [ ٨ ب ] يكون مثل هذا الجسم لا حــَيز له ولا أينن ، ولغيره به الحسير والأيش . وهمذا لا يمكن إلا أن يكون الحلاء معدوماً ، وإلا لكان في الخلاء حسّيز دونه وكانت الأحياز لا تختلف من جهة ما هي في الخلاء . فلم يكن أن تختلف بأجسام أولى من أن تختلف بغيرها ، إلا أن يكون حيّز بجسم أولى من حسّيز ، فتكون طبائع الأحياز في الحلاء مختلفة ــ وهذا محال " . فإذاً إن كان خلاءً لم يكن فيه لا سكون ولا حركة طبيعية ولا أيضاً قسرية ما تسلب حركة أو سكوناً طبيعياً . وكيف تكون في الخلاء حركة ، والحركات تختلف بالسرعة والبطء بقدر اختلاف المتحركات والمتحرك فيه : فما كان أغلظ كانت الحركة فيه أبطأ ، ونسبة السرعة إلى البطء في التفاوت نسبة المسافتين في الغلط والرّقة حتى كلما ازدادت رقة ازدادت الحركة سرعة ، فتكون نسبة زمان الحركة في الملاء إلى زمان الحركة في الحلاء كنسبة مقاومة ذلك الحلاء إلى مقاومة ملاء أرقّ منه على نسبة الزمانين ، فتكون مقاومة موهومة لوكانت لكانت مساوية " للا مقاومة ، ولا مقاومة مساوية لمقاومة لوكانت ــ هذا خُلُف . أو تكون الحركة في الخلاء فى زمان ِ غير منقسم - فهذا أيضاً خلف .

# <الفصل السابع: في نني الجوهر الفرد >

اتصال المقادير بعضها ببعض أن تصير أطرافها واحدة ، واتصالها في أنفسها أن يكون موجوداً بالقوة في أجزائها حد" مشترك .

تماسّ المقادير أن تكون نهاياتها معاً من غير أن تصير واحدة .

ان : اختصاص حیزه ذلك .

كل مقدارين يتاسـّـان بالكلية إن أمكن فهما متداخلان . كلُّ ما ماسُّ شيئاً بكليته فما مس أحد هما مس الآخر . كل مهاسين لا بالأسر فهما متميزان بالوضع , كل متميزين بالوضع فإن تجاوزهما بنهايتين . إن كانت أجزاءٌ لا تتجزأ ، لم تتجزأ بالملاقاة . كل ما لا يتجترأ بالملاقاة ، فماست بالأسر . كل مماس بالأسر فما ماس مماسته ، ماسته . كل ما ماس شيئين وحجب بينهما ، ماس كلا ما بما لم يماس به الآخر فانقسم . فلا شيء من الماسّ على ترتيبِ محجوبِ بعضه من بعض بغير منقسم . ــ كل مماس بالأمر من غير تنحي شيء من شيء فحدجُم جمالها مثل حجم الواحد وإن كان العدد أكثر [ ٩ ] . كل مالا يتجزَّأ لا يتألَّـف من تركيبه مقدار، لأنه لا يتماس بالخجب ولا يتماس بالمداخلة تماسّــاً يوجب زيادة حجم . ـــ إن كان تأليفٌ بما لا يتجزأ وجب أن يكون الجزآن الموضوعان على مسافة بينهما جزء يمتنع فيهما الالتقاء بالحركة خوفاً من انقسام الجزء ، ويتقابلان بالحركة على مسافتين زوْجيتُّتيُّ الأجزاء لا يجوز أحدهما الآخر من غير أن تلحقه بالمحاذاة ، والحركة متساوية : فإن كل واحد مهما إن كان قد قطع النصف عند المحاذاة فعد لم يحاذه ، وإن اختلفا فقطع المتفقين في السرعة يختلف، ولوكان تركيب مما لا يتجزأ لوقع عدد القطر في المربّع كعدد الضلع ، مع أن كل واحد منهما ليس بين أجزائهما فرجة ولا اختلاف مقادير، وكان (١) إذا زالت الشمس عن عاذاة شخص يركز (٢) في الأرض جزءاً إما أن تزول المحاذاة جزءاً (١١) فيكون مدار الشمس ومدار طرف المحاذاة واحداً ــ وهذا محال"؛ وإمّـا أن تزول المحاذاة أقل من جزء فانقسم ، أو تثبت المحاذاة مع الزّوال وهذا محال". فإذاً من المحال أن يكون تأليف الأجسام من أجزاء لا تتجزأ . فإذن قسمة الأجزاء لا تقف عند أجزاء

<sup>(</sup>١) كان : نافصة في ص ، ح . - (١) ب : ركز . (١) ب : جداً .

لا تتجزأ . وليس بجب أن يكون للجسم قبل التجزئة جزء" إلا بالإمكان . ويجوز أن يكون فى الإمكان أحوال" بلا نباية . فإذن الأجسام لا ينقطع إمكان انقسامها بالتوهم" ألبتة . فأما تزييدها فإلى حدّ يقف عنده ، إذ لا نجد مادة عير متناهية ولا مكاناً غير متناه . ومكان الجسم ليس (١) بُعدا هو فيه لما علمت ، بل هو سطح ما يحويه الذي يليه فهو فيه .

#### ح الفصل الثامن : في الزمان >

وأما الزمان فهو شيء غير مقداره وغير مكانه ، وهو أمر به يكون « القبشل ه الذي لا يكون معه «البسمد» . فهذه القبلية له لذاته ، ولغيره به ، وكذلك البعدية . وهذه القبليات والبعديات متصلة إلى غير نهاية . والذي لذاته هو قبل شيء هو بعينه يصير بعد شيء ، وليس أنه وقبل ههو أنه حركة ، بل معني آخر . وكذلك ليس هو سكون ، ولا شيء من الأحوال التي تعرض فإنها في أنفسها لما معان غير المعانى التي هو بها وقبل ، وبها و بعد » وكذلك ومع » فإن لا ومع ، فهوماً غير مفهوم كون الشيء [ ٩ ب ] حركة . وهدف القبليات والبعديات مفهوماً عنير مفهوم كون الشيء [ ٩ ب ] حركة . وهدف القبليات والبعديات توالى على الاتصال ، ويستحيل أن تكون دفعات لا تنقسم وإلا لكانت توازى حركات في مسافات لا تنقسم — وهذا محال ؛ فإذن يجب أن يكون اتصالما المقادير . ومحال أن تكون أمور ليس وجودها معاً يتحدث وبنطل ولا تغير التصال المقادير . وعال أن تكون أمور ليس وجودها معاً يتحدث وبنطل ولا تغير البنة ، فإنه إن لم يكن أمر زال ولم يكن أمر حسدث لم يكن وقبل ، ولا و بعد » بهذه الصفة . فاذن هذا الشيء المنسصل متعلق بالحركة والتغير ، وكل حركة على مسافة على سرعة عدودة فإنه إذا تعين لها أو تعين بها مبدأ وطرف لا يمكن مسافة على سرعة عدودة فإنه إذا تعين لها أو تعين بها مبدأ وطرف لا يمكن عسافة على سرعة عدودة فإنه إذا تعين لها أو تعين بها مبدأ وطرف لا يمكن

<sup>(</sup>۱) س: ب ليس هو بندأ هو نيه ،

أن يكون الإبطاء منها يبتدىء معها ويقطع النهاية معها ، بل بعدها . فاذن ها هنا تعلق أيضاً بال و مع ، والد و بتعد و وإمكان قطع سرعة محدودة مسافة عدودة فيا بين أخذه في الابتداء وتركه في الانتهاء ، وفي أقل من ذلك إمكان قطع أقل في تلك المسافة وهذا لا مقدار (١) المسافة التي لا يختلف فيها السريع والبطيء وغير مقدار المتحرك الذي قد يختلف فيه مع الانفاق في هذا ، بل هو الذي يقول إن السريع يقطع فيه هذه المسافة (١) وفي أقل منه أقل من هذه المسافة . وهذا الإمكان مقدار غير ثابت ، بل متجدد (١) ، كما أن الابتداء بالحركة للحركة غير ثابت ، بل متجدد (١) ، كما أن الابتداء بالحركة للحركة غير ثابت ، بل متجدد (١) ، كما أن الابتداء بالحركة فهو إذن هو المقدار المتحل على توب القبليات والبعديات على نحو ما قلنا ، وهو متعلق بالحركة — وهو الزمان : فهو مقدار الحركة في المتقدم والمتأخر اللذين لا يثبت أحدها مع الآخر لا مقدار المسافة ولا مقدار المتحرك

الآن (4) فصل الزمان وطرف أجزائه المفروضة فيه ، ينفصل به كل جزء في حده ويتصل بغيره . والزمان ، إذ لاثبات له قبله و مع و بعده و فهو متعلق بالتنمير ، ولا بكل تغير ، بل بالتغير الذي من شأنه أن يتصل . والتغيرات التي في الكم بين نهايتي الضغير والكبير ، والتي في الكيف بين نهايتي الضغير والكبير ، والتي في الأين بين نهايتي مكانين بينهما غاية البعد وكل ما يقصد طرفاً ليسكن فيه إن كان بالطبع يهرب عما عنه إلى ما إليه ؛ فالطرف المترجة إليه بالطبع مسكون فيه بالطبع ،

<sup>(</sup>۱) کدا فی ص ، ح . وفی ب : أقل من تلك المسافة . فهاهنا مقدار غیر مقدار [۱۰] المسافة الذی لا مجتلف فیه السریع والبطی. مقدار أجزاء الذی نقول إن السرعة تقطم

شرح الرازى (نسخة ثينا ص ۱۸۷) . وفى ككا فى التعليق السابق . (۲۲) ى : هو متجدد .

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> ب: إلا أن نصل الزمان (1) — وهو تحريف شديد .

والذي بالقسر بعد الذي بالطبع ؛ ولأن كل حركة [١١٠] مبتدثة في العالم فهي « بعد » ما لم يكن فيها فلها « قبل » ، و« القبل » زمان ، فالزمان أقدم من الحركة المبتدئة ، فهو إذن أقدم من التي في الكيف والكيم والأين المستقيم . فالتغير الذي يتعلق به الزمان هو إذن الذي يكون في الوضع المستدير الذي يصبح له أن يتصل أى اتصال شئست . وأما السكون فالزمان لا يتعلق به ولا يقدره إلا بالعرّض إذ لو كان متحركاً ما هو ساكن لكان يطابق هذا الجزء من الزمان . والحركات الأخرى يقدرها الزمان لا بأنه مقدارها الأوّل ، بل بأنه معها كالمقدار الذي في الذراع يقدر خشبة الذراع بذاته وسائر الأشياء بتوسَّطه . ولجذا يجوز أن يكون حرفى زمان واحد مقدار الحركات فوق واحدة . وكما أن الشيء في العدد إما مبدؤه كالوحدة ، وإما قسيمة كالزوج والفرد ، وإمّـا معدوده ــكذلك الشيء في الزمان : منه ما هومبدؤه كالآن، ومنه ما هو جزؤه كالماضي والمستقبل، ومنه ما هومعدوده وُمُقدرُّه وهو الحركة . والجسم الطبيعي في الزمان لا لذاته بل لأنه في الحركة ، والحركة في الزمان ذوات الأشياء الثابتة وذوات الأشياء الغير ثابتة من جهة ، والثابتة من جهة إذا أخذت من جهة ثباتها لم تكن في الزمان ، بل مع الزمان . ونسبة ما مع الزمان وليس فى الزمان إلى الزمان من جهة ما مع الزمان ــ هو الدهر . ونسبة ما ليس فى الزمان إلى ما ليس في الزمان من جهة ما ليس في الزمان الأولى به أن يسميّى السرمد . والدهر في ذاته من السرمد ، و(١) بالقياس إلى الزمان دهر الحركة علة حصول الزمان ، والمحرَّك علة الحركة ، فالمحرَّك علَّة علَّه الزمان ، فالمحرك علَّة

الزمان \_ ولا كل عرّك بل عرك المستديرة ؛ ولا كل عرك مستديرة ، بل التي

ليست بالقسر . - فقد صح أن الزمان قبل القسر .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ينير واو في س .

#### < الفصل التاسع : في مبادىء الحركة >

كل حركة عن عرّك غير قسرى : فإما عن محرك طبيعى أو نفسانى إرادى . وكل عرّك طبيعى أو نفسانى إرادى . وكل عرّك طبيعى فهو بالطبع يطلب شيئاً ويهرب عن شىء : فحركته بين طرفين : متروك لا يُقْسَصد ، ومقصود لا يُسترك ، وليس شىء من الحركات المستديرة بهذه الصفة [ ١٠ ١ ] فإن كل نقطة فيها مطلوبة ومهروب عنها ؛ فلا شىء من الحركات المستديرة بطبيعى . فاذن الحركة الموجبة الزمان نفسانية إرادية . فالنفس علمة وجود الزمان .

كل حركة فلها عرك ، لأن الجسم إما أن يتحرك لأنه جسم أو لا لأنه جسم (١)

ـ فان تحرك لأنه جسم وجب أن يكون كل جسم متحركاً . فاذن حركته تجب
عن سبب آخر : إما قوة فيه ، وإما خارج عنه .

المحركات (٢) فى كل طبيعة (١) تنهى إلى محرك أول لا يتحرك ، وإلا لا تصلت عركات (٤) ومتحركات بلا نهاية فاتصلت الأجسام بلا نهاية وكان لحماتها حجم غير متناه ــ وهذا محال .

ليس من شأن جسيم من الأجسام أن تكون له قوة على أمورٍ غير متناهية ، وإلا لكان قوة الجزء مقابلة لشيء من ذلك الغير المتناهي المفروض من مبدأ عدود أقل مما يقوى عليه الكل من ذلك المبدأ فكان على متناه ، وكذلك الجزء الآخر فجموعهما يكون على متناه . فالمحسرك الأوّل الذي لا تتّناهى قوّته إذن

<sup>(</sup>۱) أو لا لأنه جسم : ناقصة في ص ، ح . فينا) : المتحركات .

وق ب: أو لا لأنه لا جسم ، وما أثبتنا (أ) ص ، ء : طبيعة . وق ب ، ركما أثبتنا . عن ر . (4) ب : متحركات عركات .

<sup>(</sup>۲) س: الحركات؛ ر (سه شرح الرازى لسخة

ليس بجسم ولا فى جسيم وليس بمتحرك لأنّـه أول ، ولا ساكن لأنه لا يقبل الحركة ، والساكن هو عادم الحركة زماناً له أن يتحرك فيه..

الأجسام لا تخلو في طبيعتها من مبدأ حركة . وذلك لأن كُسُل جسم إما أن يكون قابلاً للنقل عن موضعه الطبيعي ، أو غير قابل . فان كان قابلاً فهو قابل للتحريك المستقيم فلا يخلو إنّا أن يكون في طباعه مبدأ ميل إلى مكانه الطبيعي ، أو لا يكون . لكنتا نشاهد بعض الأجسام في طباعه ميل إلى جهة من الجهات ؛ وكلما اشتد الميل قاوم المحرك بالقسر حتى تتفاوت النسب بتفاوت ما فيها من قوة الميل. فان كان جسم لا ميل فيه قبل حركة قسر ، وكل حركة كما علمت في زمان ـ كانت لزمان تلك الحركة نسبة إلى زمان حركة جسم ذى ميل في طبعه بالقسر يكون في ميله حركة قسر جسيم ذي ميل لو قــّـلـر نسبة مثله إلى ذلك نسبة الزمانين ، فيكون قسر ما لا مقاومة فيه على نسبة قسرٍ في جسم ذي ميل ــ هذا خُـُـلُـف . فاذن كل جسيم قابل للنقل من موضعه الطبيعى ففيه مبدأ حركة . فإن لم يكن قابلاً للنقل من موضعه الطبيعي فلأجزائه نسبة الى أجزاء ما يحويه أو يكون محوياً (١) فيه لِنستب [١١١] واجبة لذاتها ، إذ ليس بعض الأجزاء التي تعرض فيه أولى بملاقاة عددية أو موازاة عددية من بعض . فإذن في طباعها أن يعرض لها تبسُّدل بهذه المناسبات . فهي قابلة للنقل عن وضعها ، ثم يتبرهن بذلك البرمان أن لها مبدأ حركة وضعية مستديرة . فكل جسم ففيه مبدأ حركة إما مستقيمة وإما مستديرة . ويستحيل أن يكون في جسم واحد بسيط مبدأ حركتين : مستقيمة ومستديرة ، أو يكون ما هو للذات مبدأ حركة مستقيمة هو بعينه في حالة أخرى مبدأ حركة مستديرة لا كما يكون في حالة أخرى مبدأ سكون

<sup>(</sup>۱) ن: أر، يحرى نيه .

لأن السكون غاية الحركة المستقيمة . إذ قد علمت أن الحركة المستقيمة هرب وطلب هرب عن مكان غير طبيعى وطلب لمكان طبيعى ، وعلمت أن الجهات عدودة ، وعلمت أن الأمكنة الطبيعية للأجسام البسيطة عدودة . فاذا انتهت حركته لحصوله فى مكانه الطبيعى استحال أن يتحرك عنه فيكون مكاناً غير طبيعى مهروباً عنه وغير ملائم فيسكن ، فيكون سكونه غاية حركة . وأما الحركة المستديرة فليست من حيث هى حركة مستديرة غاية الحركة المستقيمة ولا نفس عدم فا ، بل أمر زائد يحتاج إلى مبدأ آخر . فاذا استحال أن يكون فى جسم واحد ميسلان طبيعيان اثنان ، أو يكون أحد المسليلين مؤدياً إلى الميل الثانى ، لزم أن يكون الجسم الطبيعى المنات عضوصاً بمبدأ حركة مستديرة . وكل حركة مستقيمة فهى متحددة بالمتحرك بالحركة المستديرة تحدداً بالقرب والسُعث .

وكل حركة مستقيمة فإما إلى المركز والوسط وإما عن المركز إلى المستديرة حول المركز. وكل حركة بسيطة طبيعية فاماً على الوسط ، أو إلى الوسط . والتى على الوسط لا تُدُسَسبُ إلى خفة (١) ولا إلى ثقل . والتى من الوسط فتنسب إلى المنقل . وكل واحد من النقيل والخفيف إما غاية ، وإما دون الغاية . فالنقيل المطاق بالغاية هو الذي إلى حاق الوسط وهو الأرض ويليه الماء . والخفيف المطلق هو الذي إلى حاق الحيط وهو النار ويليه الهواء . وأنت تعلم أن الأرض ترسب [ ١١ ب ] في الماء كما يرسب الماء في الهواء ، فهما ثقيلان لكن الأرض أثقل . والهواء إذا حصل في الماء والأرض طفا وصعد إن وجد منفذاً وخالفاً في مكانه إذ يمتنع وقوع الخلاء . فالهواء خفيف ،

<sup>(</sup>١) ت: لا إلى خنة .

والنار لا ترسب (١) فى الحواء ، بل تطفو إلى فوق ؛ فالنار أخف من الهواء . – وليس طفوُ شىء من ذلك أو رسوبه لدفع وضغط أو جذب وبالجملة قسر ، والا لكان الأعظم أبطأ ، لكن الأعظم أسرع وليس أبطأ .

#### < الفصل العاشر : في مسائل السياء والعالم >

الأجسام إما بسيطة ، وإما مركبة . والبسائط هى الأجسام التى لا تنقسم إلى أجسام مختلفات الطبائع مثل السسّموات والأرض والماء والهواء والنار . والمركبة هى التى تنحل إلى أجسام مختلفة الصور منها تركبت مثل النبات والحيوان . والأجسام المبيطة قبل المركبة . وهى إما بسيطة من شأنها أن تؤلسّف منها الأجسام المركبة ، وإما بسيطة ليس من شأنها ذلك .

كل جسم يقبل التركيب عنه فن شأنه أن يفارق موضعه الطبيعي بالقسر . وقد صحح أن كل جسم بهذه الصفة فقيه مبدأ حركة مستقيمة . فكل ما ليس فيه مبدأ حركة مستقيمة فليس مبدءاً للتركيب عنه . فالاسطقسات هي الأجسام الثقيلة والخفيفة وتشترك في أوائل المحسوسات من الكيفيات . وأوائل المحسوسات هي الملموسات ، ولهذا لا يوجد في حيّز الأجسام المستقيمة الحركة جسم إلا وله كيفية ملموسة ، وقد يعرى عن (١) المطعومة والمذوقة والمشمومة . وأوائل الملموسات هي الحار والبارد والرطب واليابس . وما سوى ذلك إممّا يتكون عنها ، أو لازم إياها . أما المتكون غنها النزوجة عن شدة اجتاع الرطب واليابس ؛ وأما اللازم فمثل التخلخل الطبيعي فإنه يتبع الحارة والملاشة الطبيعية فإنها تتبع الرطب .

 <sup>(</sup>۱) ص: النار لا تثبت في الهواء ، بل طنت إلى فوق . ب: بالهواء خفيف والنار لا
 تثبت في الهواء ، بل تطفو إلى فوق . وما أثبتناء عن ر . --- (۱۲) ب: من .

حار يابس وذلك هو النار، وخصوصاً الصرف الذى هو جزء الشعلة، والجزء الآخر هو الدخان؛ وحار طب وهو الهواء، فإنه لولا أنه حار لا كان متخلخلا ينسل عن الماء، والبرد الذى فى أسفله بسبب ما يخالطه من البخار المائى الغالب عليه عند قرب الأرض؛ وأقواه [ ١٢ ] حيث ينهى شعاع الشمس المنعكس عن الأرض، أعنى المسخّن للأرض أولا "، ثم ما يجاوره عن قرب ثانياً : فإذا انقطع كان بخاراً بارداً ثم هواء حاراً صرفاً . وأما رطوبته فلأنه أقبل الأجسام وأتركها للأشكال وأطوعها فى الانفصال والاتصال . وبارد رطب، وهو الماء، ولا يشك فيه (١) . وبارد ويابس وهو الأرض ، ولا أيبس من الأرض؛ وأما بردها فيد لك عليه تكانفها وثقلها . ومكان الحار فوق مكان الأقل برداً ، والأيبس في البابين (١) أشد أوفاطاً ، أعنى البارد واليابس أنقل ، والحار اليابس أخف .

## < الفصل الحادى عشر : فى الآثار العلوية >

وهده الاسطقسات منفعلة (٢) بحسب تفعيل المؤثرات السهاوية . والمؤثر الظاهر فيها هو الشمس ، ثم القمر ، وخصوصاً فيها هو رطب فيزيد<sup>(3)</sup> رطوبة وتخلخلا وزيادة ، ولذلك ما يزيد المد مع البدر<sup>(0)</sup> والأدمنة وتنضج الفواكه والثمار . وأما الكواكب الأخرى فأفعالها حقية ، لكنها خفية ، لا يطلع عليها بادى النظر . والشمس إذا أشرقت على . صفحة الأرض حلكية وصحابت ، فالمتحلس الرطب بخار، والمتحلل اليابس وبقى الرطب فيرد أ في والمتحلل اليابس وبقى الرطب فيرد أ في

<sup>(</sup>۱) ب : ولا شك فيه . وصوابه في ر وسائر النسخ .

<sup>(</sup>۲) کذا فی ر ، وینیر نقط فی ص ، ح ۽ (١) ر : فتريده .

و في ١٠ : الباقين . (اسكوريال):

س: متصلة بحسب تنمل ـــ وهو تحريف مم الممدل .

الحيّر البارد في الجو فيقطر مطراً بعد ما انعقد غيماً ، أو ثلجاً إن جمد السحاب وهو سحاب ، أو انضغط البرد إلى باطن السحاب منحصراً عن حر(١) مستول على ظاهره كما في الربيع والحريف - جَسَمَتُ القطر بَرَدًا . وربما قام الهواء الرطب المائي كالمرآة للنيرات (٢) على حسب المسامتات فلاحث خيالات تسميّى قوس قزح (١٣) وشمسيات ونيازك . وإذا انتهى المتصعّد إلى حسّيز النار اشتعل بنار ثاقّبة الاشتعال . فإن تلطف بسرعة واستحال ناراً أشَـَفُّ فرؤى كالمنطوء وإنما هو مستحيل " ناراً . والنار الصرفة مُشمَّفَّة (4) لا لون لها : تأمَّل أصول الشعل وحيث النارقوية تر(٥) مثل الحلاء ينفذ فيه البصر . – فإن لم يتحلل بسرعة وبقيّ ، كان من ذلك الكواكب ذوات الأذناب والدوائب والشهب . فان استجمر ولم يشتعل رؤيت علامات حُمرٌ هائلة في الجور. فإن كانت [١٢] مستسف حمة رؤيت كالهوات والكوات الغائرة المظلمة واقفة" حذاء جزء من السماء . وإذا برد الدخان في الجوقبل الانتهاء إلى حــّيز الاشتعال هبط ربحًا . وهذه الأبخرة والأدخنة إذا احتبست في الأرض ولم تتحـَّلل حدث منها أمورٌ : أما الأبخرة فتتفجرً عيوناً ، وأما الأدخنة فهي إذا لم تنسل " في المسام والمنافذ زلزلت الأرض، فربما خسفت وخلصت ناراً مشتعلة لشدة الحركة جارية بجرى الربح المحتبسة في السحاب. فانها تحدث - لشدة حركتها - صوت الرعد ، وتنفصل مشتعلة برقاً أو صاعقة إن كانت غليظة كبيرة ، وإذا لم تبلغ قدر الأبخرة والأدخنة المحتبسة فى الأرض أن تتفجرً عيونًا أو تزلزل بقعة ، اختلطت على ضروب من الاختلاط مختلفة

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> مشانة : ناقصة في ر . (۱) ص : جو . ر : جزه . وما أثبتنا هو

في النسخ : برى ـــ وهذه العبارة محرفة الوارد بی ب ویفهم من ر . ثماماً في ب.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ص: للنيران .

في الكم والكيف، فحينتذ تكون منها الأجسام الأرضية مثل الذهب والفضة فأنها غالبٌ عليها الماثية ؛ وما كان منها يذوب ويشتعل كالكبريت والزرنيخ فإنشها غالبٌ عليها مع (١) الماثية الهوائية ؛ وما كان منها لا يذوب ، فإنه غالبٌ عليمه الأرضية ؛ وما يتطرّق ففيه دهنية لا تجمد ؛ وما كان يذوب ولا ينطرق فماثيته خالصة ولا دهنية فيه . وهذه أول ما تتكون من هذه الاسطقسات .

#### > الفصل الثاني عشر: في النيات

فإذا تركبت الاسطقسات تركيباً أقرب إلى الاعتدال حدث النبات وشارك الحيوان في قوة التغذية والتوليد، ولها نفس باتية، وهي مبدأ استبقاء الشخص بالغذاء وتنميته به واستبقاء النوع بتوليد مثل ذلك الشخص . ولتلك النفس قوة غاذية من شأنها أن تحتل جسماً شبيها بجسم ما هي فيه بالقوة إلى أن تكون شبيهة بالفعل لتسد "(١) به بدل ما يتحلّل ؛ وقوة نامية وهي التي من شأنها أن تستعمل الغذاء فى أقطار المغتذى يزيد بها طولاً وعرضاً وعمقاً إلى أن يبلغ به تمام النشوء على نسبة طبيعية وقوَّة مولَّدة تولُّد جزءاً من الجسم الذي هي فيه يصلح أن يكون عنه جسّم آخر ، بالعدد ومثله بالنوع

#### ح الفصل الثالث عشر : في الحيوان >

ثم يتولَّمد الحيوان باعتدال ِ أكثر (١) فيكون مزاجه (١) مستحقاً لأن يكمل بنفس درَّاكة محسَّركة [١١٣] بالاختيار . ولهذه النفس قوَّتان : قوَّة مدركة ، وقوة

<sup>(</sup>۱۳) ص : آکد . ب : أکبر . ونی رکما مع : ناقصة في ص ، وواردة في ب .

أثنتنا . (٢) في هامش ص: لينسل - وفي ب ناقصة .

<sup>(</sup>۶) ں : فتكون صحة مزاجه . د وای ر: ليرد .

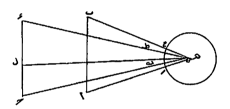
محركة . والقوّة المدركة : أما فى الظاهر فهى هذه الحواسّ الخمس ، وأما فى الباطن فالحسّ<sup>(۱)</sup> المشترك والمصوِّرة والمتخيِّسة والمتنزّة والمتذكّرة .

فأوّل الحواس والمورق وأوجبها للحيوان والذى به يكون الحيوان حيواناً من بين سائر الحواس هو اللمس ، وهو قوة من شأنها أن تحس بها الأعضاء الظاهرة بالماسة كيفيات الحر والبرد والرطوبة والبيوسة والنقل والخفية والملاسة والخشونة وسائر ما يتوسط بين هذه ويرُكب منها . ثم قوة الذوق وهي متشعر المطاعم . وعضوها اللسان ؛ ثم قوة الشم ، وهي متشعر الروائع ، وعضوها جزآن من الدماغ في متقدم شبيهان بحلتي الندى . ثم قوة السمع ، وهي مشعر الأصوات ، وعضوها المعصبة المنفرسة على سطح باطن الصماخ . ثم قوة البصر وهي مشعر وعضوها الرطوبة الجليدية في الحدقة .

وكل واحد من هذه المشاعر فان المحسوس يتأدى إليها: أما الملموس فيكون بلا واسطة غريبة ، بل بالماسة ؛ وأما المطعوم فبتوسط الرطوبة . وقد غلط من ظن أن الإبصار يكون بخروج شيء من البصر إلى المبصرات يلاقيها ، فإنه إن كان جسماً امتنع أن يكون في بصر الإنسان جسم يبلغ من مقداره أن يلاق نصف كرة العالم وينبسط عليها . ثم إنه مع ذلك إن كان متصلاً بالبصر فهو أعظم ، وإن كان منفصلاً لم يتأد مدركه إلى البصر ، وإن كان متصلاً ، وجب أن يكون غير تام الاتصال ، إذ لا يدخل جسم في جسم فتكون تأديته عالة لا يكون غير تام الاتصال ، إذ لا يدخل جسم في جسم فتكون تأديته عالة كان عرضاً كان من العجب أن يخرج عرض عن جسم إلى جسم آخر . وأيضاً كان جسماً فإما أن تكون حركته بالطبع أو بالإرادة : فان كان بارادة كان لنا

<sup>(</sup>١) ص : وهي الحس . ---- (١) ص : بلا انقطاعه . ب : محالة لانقطاعه .

مع التحديق أن نقبضه إلينا فلا نرى به شيئاً ؛ وإن كان خروجه طبيعياً كان إلى بعض الجهات دون بعض ، فان الحركة الطبيعية إلى جهة (١) واحدة تكون . وإن كان إذا خالط الهواء قليله أحال الهواء آلة للإدراك ، كان يجب \_ إذا كثر الناظرون \_ أن يرى كل واحد منهم أحسن مما لو انفرد ، لأن الهواء يكون أكمل انفعالا للكيفية المحتاج إليها في أن يكون آلة . ولوكان الإحساس بملامسة الشعاع لكان المقدار يدرك كما هو . وأما إن كان بالتأدية إلى الرطوبة الجليدية فنقول إنه يجب أن يكون الأبعد يرى أصغر . برهان ذلك : لتكن الرطوبة الجليدية دائرة رحول ه ؛ وليكن ال ب ح ء مقدار بن متساويين وأبعدهما ح ء . وليكن ه ل عموداً رحول ه ؛ وليكن ال ب ح ء مقدار بن متساويين وأبعدهما ح ء . وليكن ه ل عموداً



علیهما جمیماً ونصل هرح ، ب ه ، را ، ه ك ، ح ه ، ط ، . فلأن مثلثی ا ب ه ، ه ح ، متساویا الساقین و قاعدتاهما كل واحدة منهما متساویتان ، وارتفاع ح ه ، أطول ، فزاویة ح ه ، أطول ، فزاویة ح ه ، وزاویة ا ه ب أعظم ، وزاویة ح ه ، یوترها قوس ط ك ، وزاویة ا ه ب یوترها قوس ط ك ، وزاویة ا ه ب یوترها قوس ح ر س يكون قوس ح ر أكبر من قوس ط ك وشبح اب یرتسم فی ح ، یرتسم فی ط ك فإذن یرتسم فی سه شبح الأبعد أصغر . فهو إذن یری بأجزاء من الجلیدیة أقل . ومتی كان محل الشبح

<sup>(</sup>١) ر : فإن حركته الطبيعية تكون إلى جهة واحدة .

أصغر، كان الشبح أصغر. والمرفى الحقيق هو هسذا الشبح. فإذن إذا كان الشبح يرد على البصر يجب أن يكون الأبعد شبحه أصغر، فيرى أصغر. فاذن صغر الزاوية تعلين فى صغر الإبصار حيث يكون قبول الشبح، لا بملاقاة بالشعاع.

# < الفصل الرابع عشر : في الحواسُ الباطنة >

وأما القوى المدركة فى الباطن فنها القوة التى ينبعث منها قوى الحواس الظاهرة وتجتمع بتأديتها إليها وتسمى الحس المشترك ؛ ولولاها لما كان إذا أحسسنا بلون العسل إبصاراً حكمنا بأنه حلو، وإن لم نحس فى الوقت حلاوته . وذلك لأن القوة واحدة واجتمع فيها ما أدّاه حسّان من حلاوة ولون فى شىء واحد ـ فلما ورد عليه أحدهما كان النانى ورد معه . ولولا أن فينا شيئاً اجتمع [ ١١٤] فيه صورة الحلاوة والصفرة لما كان لنا أن نحكم أن الحلاوة غير الصفرة ، ولا أن نحكم أن الحلاوة غير الصفرة ، ولا أن نحكم أن هذا الأصفر هو حلو .

وهذا الحس المشترك تقرن به قوة تحفظ ما تؤديه الحواسّ إليه من صور المحسوسات ، حتى إذا غابت عن الحس بقيت فيه بعد غيبها . وهذا يسمى الخيال والمصوّرة وعضوهما مقـدم الدماغ .

وهاهنا قوة أخرى فى الباطن تدرك فى الأمور المحسوسة مالا يدركه الحسّ : مثل القوة فى الشاة التى تدرك من الذئب ما لا يدركه الحسّ ولا يؤد يه الحسّ – فإن الحسّ لا يؤدى إلا الشكل واللون ؛ فأما أن هذا ضارً أو عدوً ومنفور عنه فتدركه قوة أخرى وتسمّى وهما . وكما أن للحسّ خزانة هى المصورة ، كذلك للوهم خزانة تسمّى الحافظة والمتذكرة . وعضو هذه الخزانة مؤخر الدماغ .

وهاهنا قوة تفعل في الخيالات تركيباً وتفصيلاً تجمع بين بعضها وبعض وتفرق

بين بعضها وبعض ، وكذلك تجمع بينها وبين المعانى التي فى الذكر وتُسفَسَرُق . ومدنه القوة إذا استعملها العقل سميت مفكرَّة ، وإذا استعملها الوهم سميت متخيِّلة ، وعضوها الدودة التي فى وسط الدماغ .

فهذه القوى التى فى باطن الحبوانات - أعنى الحسّ المشترك والحبال والوهم والمتخيّلة والحافظة . والحسّ المشترك غير الحيال بالمعنى ، لأن الحافظة غير القابل ، والحفظ فى كل شىء بقوة غير قوة القبول . ولوكان الحفظ بقوة القبول لكان الماء يحفظ الأشكال كما يقبلها ، بل الماء قوة قابلة وليس له قوة حافظة . - والقوة المتخيّلة خاصها دوام الحركة ما لم تغلب ؛ وحركتها محاكيات الأشياء بأشباهها وأضدادها : فتارة محاكى المزاج كمن تغلب عليه السوداء فتخيّل له صوراً سوداء ، وعاكاة أذكار سبقت أو محاكاة أذكار رُجيّت (١٠) .

#### الفصل الحامس عشر: في القوى المحركة الحيوانية >

وأما القوة المحركة فهى مبدأ انتقال الأعضاء بتوسّط العصّب والعضل بالإرادة : وأما القوة الحركة فهى مبدأ انتقال الأعضاء بتوسّط العصّب العقلة ، وإما العاقلة ، والعونان الأخيران قوتا النزاع إلى المدرك : إمّا نزاعاً نحو دفع ، أو نزاعاً [ ١٤ ب ] نحو جذب . فالنزاع نحو الحذب هو المتخيّل أو المظنون نافعاً وملائماً . وهذه القوّة تسمى شهوانية ؛ والنزاع نحو الدفع المعتخيّل ضاراً أو غير ملائم عنى سبيل الغلبة ويسمى غضباً ؛ وهما مبدأ استمال القوة المحركة في الحيوان الغير الناطق وفي الحيوان الغير الناطق وفي الحيوان الغير الناطق أو من حيث هو ناطق . فإحدى القوتين : الأولى لدفع الضار ، والثانية الخلب الضرورى والنافم .

<sup>(</sup>١) كذا ق ر ؛ وق ص : وحب ؛ وق ب : حب (بنير نقط) ؛ وليس ق شرح الرازى ما يدل على تحقيقها . — (١) ص : وله .

فهذه هي القوى المشركة للحيوانات الكاملة من حيث هي حيوانات كاملة . وكلها كمالات أجسام على سبيل تصور تلك الأجسام بها . فلذلك لا تم أفعالها إلا بالأجسام . وتختلف بحسب الأجسام : أمَّا المدركة فيعرض لها إذا انفعلت آلها أن لا تدرك. أو تدرك قليلاً. أو تدرك لا على ما ينبغي ــ كما أن البصر إمّا أن لا يرى ، أو يرى رؤية ضعيفة ، أو يرى غير الموجود موجوداً أو خلاف ما عليه الموجود بحسب انفعال الآلة . ويعرض لها أنها لا تحسَّل بالكيفية التي فى آلها . إذ لا آلة لها إلى آلها , وإنما تدرك بالآلة ، ويعرض لها أن لا تدرك فعلها لأنه لا آلة لها إلى فعلها ؛ ويعرض لها أن لا تدرك ذاتها لأنه لا آلة لها إلى ذاتها ؛ ويعرض لها أنها إذا انفعلت عن محسوس قوى لم يحس بالضعيف أثره ، لأنها إنما تدرك بانفعال آلة . وإذا اشتد الانفعال ثبت الأثر. وإذا ثبت الأثر لم يتم انتعاش غيره معه . ويعرض لها أن البدن إذا أخذ يضعف بعد سن الوقوف أن يضعف جميعها في كل شخص ، فلا يكون ولا شخص واحد تسلم فيه القرة الحساسية . فاذن هذه كلُّها بدنية ؛ وكذلك المحسَّركة ، وذلك فيها أظهر لأن وجودها بحركة آلات فيها ، ولا وجود لها من حيث هي كُذلك ذا فعل خاص .

#### حالفصل السادس عشر : في الإنسان >

ومن الحيوان الإنسان : يختص بنفس إنسانية تسمّى نفساً ناطقة ، إذ كان أشهر أفعالها وأول آثارها الحاصّة بها النطق . وليس يعنى بقولهم : نفس ناطقة ـــ أنها مبدأ المنطق فقط ، بل جعل هذا اللفظ [١٥٥] لقباً لذاتها .

ولها خواص : منها ما هو من باب الإدراك ، ومنها ما هو من باب الفعل ، ومنها ما هو من باب الفعل في البدن والانفعال ومنها ما هو من باب الفعل في البدن والانفعال

ففعل ليس يصدر عن مجرّد ذاتها . وأما الإدراك الحاص ففعل يصدر عن مجرّد ذاتها من غير حاجة إلى البدن . ولنفسر كل واحد من هذه :

قأما الأفعال التي تصدر عنها بمشاركة البدن والقوى البدنيّة : فالتعقّل والروية في الأمور الجزئية فيا ينبغى أن يُفعل ومالا ينبغى أن يُفعّم بحسب الاختيار . ويتعلق بهذا الباب استنباط الصناعات العملية والتصرف فيها كالملاحة والفلاحة والصباغة والنجارة .

وأما الانفعالات فأحوال" تتبع استعدادات تعرض للبدن مع مشاركة النفس الناطقة ، كالاستعداد الضحك والبكاء والخجل والحياء والرحمة والرأفة والأنفة وغير ذلك .

وأما الذي يخصها – وهو الإدراك – فهو التصور للمعانى الكلية . وبنا حاجة أن نصور لك كيفية هذا الإدراك /ونقول : إن كل واحد من أشخاص الناس مثلاً هوإنسان ، لكن له أحوال وأوصاف لبست داخلة في أنه إنسان، ولا يتعشرى هو منها في الوجود مثل حمد في قدة واونه وشكله والملموس منه وسائر ذلك به فإن تلك كلها ، وإن كانت إنسانية ، فليست بشرط في أنه إنسان ، وإلا لتساوى فيها كلها أشخاص الناس كلهم . ومع ذلك فإنا نعقل أن هناك شيئاً هو الإنسان . وبشر ما قال من قال : إن الإنسان هو هذه الجملة المحسوسة ! وانسك لا تجد جملتين بحالة واحدة . وهذه الأحوال الغريبة تلزم الطبيعة من فانسك لا تجد جملتين بحالة واحدة . وهذه الأحوال الغريبة تلزم الطبيعة من جهة قبول مادتها وأسباب أخرى على مزاج واستعداد خاص . وكذلك ينفق له وقت وزمان وأسباب أخرى تعاون على إلحاق هذه الأحوال الماهيات من جهة مواد ها . ثم الحس \_ إذا أدرك الإنسان \_ فإنه تنطبع فيه صورة ما للإنسان [ ١٥ ب ] من حيث هي مخالطة هذه الأعوال الجمانية . ولا سبيل لها إلى أن ترتسم فيها بحرد ماهية

الإنسان حتى يكون ما يشاكل فيها نفس تلك الماهبة . وهذا يظهر بأدنى تأسل . والحس كأنه نزع تلك الصورة عن المادة أخدها في نفسه ، لكن نزع إذا غابت المادة غاب ، ونزع مع العلائق العرضية المادية . فإذن لا مخلص للحس إلى مجرد الصورة . — وأما الخيال فانه قد يجرد الصورة تجريداً أكبر من ذلك ، وذلك أنه يستحفظ الصورة وإن غابت المادة . لكن ما يتراءى للخيال من الصورة المأخوذة عن الإنسان مثلاً لا تكون مجردة عن العلائق المادية ، فان الخيال ليس يتخيل صورة الا على نحو ما من شأن الحس أن يودى المد . — وأما الوهم فإنه وإن استثبت معى غير محسوس فلا يجرده إلا متعلناً بصورة خيالية .

[١١٦] للنفس المعقولات الأولى على نحو الحصول الذى نذكره ، وهذا يسمى العقل بالملكة . ودرجة ثالثة هى أن تحصل النفس المعقولات المكتسبة فتحصل النفس عقلاً مستفاداً . ولأن كل النفس عقلاً مستفاداً . ولأن كل النفس عقلاً مستفاداً . ولأن كل ما يخرج من القوة إلى الفعل فانما يخرج بشىء يفيده تلك الصورة ، فاذن العقل بالقرة إنما يصير عقلاً بالفعل بسبب يفيده المعقولات ويتصل به أثره ، وهذا الشيء هو الذى يفعل العقل فينا . وليس شيء من الأجسام بهذه الصفة . فاذن المقل هذا الشيء عقل بالفعل وفعال فينا فيسمى عقلاً فعالاً ، وقياسه من عقولنا قياس الشمس تشرق على المبصرات فتوصلها بالنجريد عن بالبصر ، كذلك أثر العقل الفعال يشرق على المتخيسلات فيجعلها بالتجريد عن عوارض المادة معقولات فيوصلها بأنفسنا .

فنقول: إن إدراك المعقولات شيء " للنفس بذاتها من دون آلة ، لأنتك قد علمت أن الأفعال التي بالآلة كيف بنبغي أن تكون ، ونجد أفعال النفس غالقة " لها . ولوكان تعقل بآلة لكان تعقل الآلة دائماً ، لأنها لم تخشل ! إما أن تعقل الآلة بصول صورة أخرى . وبحال " أن يعقل الشيء بصورة شيء آخر . فإذن تعقله بصورته . فإذن يجب أن تحصل صورته . وحصول صورته لا يخلو من وجوه ! إما أن تحصل الصورة في نفس النقس مباينة للآلة ، أو تحصل الصورة فيهما النفس وهي مباينة فلها فعل "خاص" لأنها قد قبلت الصورة من غير أن حملت تلك الصورة معها في الآلة . فإن كان العلم بها دائماً إذ (اا كان العلم بحصول حصول العلم بحصول العلم بحصول العلم بها دائماً إذ (اا كان العلم بحصول حصول العلم بحصول العلم بحصول

<sup>(</sup>١) ص : إذا ،

الصورة في الآلة . وإن كان بحصولها في كليهما فهذا على وجهين : أحدهما أن يكون إذا حصل في أيِّهما كان ـ حَـصـل في الآخر لمقارنة الذاتين ، فيجب أن يكون إذا كانت في الآلة صورتها أن تكون أيضاً في النفس إذا كانت لمقارنة الذانين ، فيكون حيننذ العلم يجب أن يكون [١١٦] داعاً . أو يكون بحتاج أن تحصل صورة" أخرى من الرأس ، فيكون في الآلة صورتان مرتين ؛ ومحال" أن تكثر الصورة إلا بموادها (١) وأعراضها ، وإذا كانت المادة واحدة والأعراض واحدة لم تكن هناك صورتان ، بل صورة واحدة . ثم إن كان الصورتان فلا يكون بينهما فرق برجه من الوجوه ، فلا ينبغي أن يكون أحدهما معقولاً دون الآخر . وإن سامحنا وقلنا إن الصورة وحدها لا تنهيـًا أن تكون معقولة ً ما لم تجد صورة أخرى ، فلا بد من أن نقول حيئتذ إن كل واحدة من الصورتين معقولة . فإذن لا يمكن أن تعقل الآلة إلا مرتين ، ولا يمكن أن تعقل مرة واحدة . فإن كان شرط حصول الصورتين فيهما ليس على سبيل الشركة بل على سبيل أن يحصل في كل واحد منهما صورة ليست هي بالعدد التي هي في الأخرى ـــ رجَم الكلام إلى أن للنفس بانفرادها صورة وقوي ما .

فقد بان من هذا أن للنفس أفعالاً خاصة وقبولاً للصورة المعقولة لا تنقطع تلك الصورة فى الجسم ، فيكون جوهر النفس بانفراده محملًا للك الصورة . ومما يوضّع هذا أن الصورة المعقولة لو حمّلت جسماً أو قوّة فى جسم لكان (٢) تحتمل الانقسام وكان الأمر الوحسدانى لا يعقل . وليس يلزم من هذا أن الأمر المركب يجب أن لا يعقل بما (٢) لا ينقسم وذلك لأن وحدة الموضوع لا تمنع كثرة المحمولات فيه ، لكن تكثر الموضوع يوجب أن يكثر المحمول . وأيضاً المعى المنقسم فى نفسه

<sup>(</sup>١) ص : لموادها . -- (١) ب : لكات . -- (١) ب : كما لا ينقسم -- وهو تحريف .

إذا حلّ جسماً وعرّض له الانقسام لا يخلو من أن تؤدى القسمة إلى الانفصال إلى تلك المعانى ، أو لا تؤدّى . فان كان تؤدّى تعرض منه محالات : من ذلك أن يكون بغير وضم القسمة موجباً لتغيّر وضع المعنى فيه ؛ ومن ذلك أن يحتمل المعنى الانقسام إلى مبادئ، معقولة غير متناهية ؛ ومن ذلك أن يكون من حيث هو واحدٌ غير معقول ، لأنه من حيث هو واحـــــــ عير منقسم . وأجزاء الحدُّ لنِس تكنى فيها الوحدة بالاجبّاع ، بل وحـُـدة إيجاب طبيعة واحدة و[١١٧] من حيث هو ذلك الواحد معقول ، ومن حيث هو ذلك الواحد غير منقسم . فمن حيث هو ذلك غير منقسم ، ومن حيث يكون في الجسم منقسم . فاذأ ليس من حيث هو معقول في الجسم ألبتة ، ولأن الماهية المشتركة بين الأشخاص تتجرّد عن الوضع وسائر اللواحق . وإما أن تكون مجردة" عن الوضع في وجود الحارج ، أو في وجود العقل، أو في كليهما، أو لا في واحد منهما. فان كان وجوده في الوضع في كلبهما فإذن ليس يتجرّد عن الوضع ألبتة . أعنى الوضع الحاص". لكنَّا فرضنا أن له تجرَّداً من حيث هو مشترك فيه عن الوضع الخاص ، أو يكون لا فى واحد منهما ــ وهذا كذب لأنه ذو وضع فى الأعيان ؛ أو يكون ذا وضع فى العقل وليس ذا وضع فى خارج ــ وهذا أيضاً كذب . فبنى أن لا يكون له وضع في المعقول وله وضع في الخارج . فان تُصورُ به الجسم في المعقول كان له أيضاً وضع فى المعقول ــ وهذا محال" . وأيضاً فإنه ليس لشيءٍ من الأجسام قوة أن يطلب أو يفعل أموراً من غير نهاية . والمعقولات التي للعقل أن يعقل أيتها شاء كالصورة العددية والشكل وغير ذلك بلا نهاية . فاذن هذه القوّة ليست بجسم . لأن لكل<sup>١١</sup> جسم قوَّته الفعلية متناهية ليست أعنى الانفعالية : فإن ذلك لا يمننع .

<sup>(</sup>١) احكل : كذا في ص ، ر ، ح ، وفي ب : كل جسم .

فقد بان لك أن مُدرِك المعقولات ، وهو النفس الإنسانية ، جوهر غير مخالط للمادّة ، برىء عن الأجسام ، منفرد الذات بالقوام والعقل .

وليكُنُ هذا آخر ما نقوله في الطبيعيّــات .

والحمد لله رب العالمين والصلاة على سيدنا محمد وآله أجمعين !

# الإلهات

# بسم الله الرحمن الرحيم

## < الفصل الأول : في موضوع الإلهيات >

الموجود قد يوصف بأنه واحد أوكثير؛ وبأنه كلي أو جزئي ؛ وبأنه بالفعل أو بالقوة . وقد يوصف بأنه مساو لشيء ، ويوصف بأنه متحرك أو إنسان أو غير ذلك . لكنه لا يمكن أن يوصف بأنه مساو إلا إذا صاركماً ، ولا يمكن أن يوصف بأنه متحرك أو ساكن أو إنسان إلا إذا صار جسماً طبيعيـــاً \_ فإذن ما لم يتصر رياضياً لم يوصف بما يجرى عجرى أوسط هذه الصفات . وما لم يصر طبيعيًّا لم يوصف بما يجرى [ ١٧ ب ] عجرى آخرها . لكن لا يحتاج في أن يكون واحداً أوكثيراً إلى أن يصير رياضياً أو طبيعياً ، بل لأنه موجود عام " هو صالح لأن يوصف بوحدة أوكثرة وما ذكر معها. فإذن الوحدة والكثرة من الأعراض الداتية الموجودة للموجود التي تَسَعَرْض له (١) بما هو موجود . ولولا ذلك لكان الموجود الواحد لا بكون إلا رياضياً أو طبيعياً. فاذن الموجود بما هو موجود أعراض ذاتية . والفلسفة الأولى موضوعها الموجود بما هو موجود ؛ ومطلوبها الأعراض الذاتية (٢) للموجود بما هو موجود ــ مثل الوحدة والكثرة والعلُّمية وغير ذلك . والموجود قد يكون موجوداً على أنه جاعل" شيئاً من الأشياء بالفعل أمراً من الأمور بوجوده في ذلك الشيء ، مثل البياض في النوب ومثل طبيعة النار في النار ؛ وهذا بأن تكون ذاته حاصلة " لذات أخرى بأنها ملاقية له بالأسر (T) ومتقررة (£) فيه لا كالوتد في

الله عن : لما . -- (١) الذانية : نافصة في من ، ح . -- (١) ب : بالأثر -- وهو تحريف .

<sup>(</sup>٤) ب : ومقسورة فيه .

الحائط ، إذ له انفراد ذات متبرىء عنه . ومنه ما لا يكون هكذا . والذى يكون هكذا : منه ما يطرأ على الذّات الآخرى بعد تقوّمها بالفعل بذاتها أو بما يقرّمها وهذا يسمّى عرّضاً . ومنه ما مقارنته لذات أخرى مقارنة مقوّم بالفعل ويقال له صورة ، ويقال للمقارنين كليهما : عمل الأول منهما موضوع والثانى هيولى ومادة . وكل ما ليس في موضوع — سواء كان في هيولى ومادة ، أولم يكن في هيولى ومادة - فيقال له : جوهر .

والجواهر أربعة : جوهر مع أنه ليس فى موضوع ليس فى مادة ؛ وجوهر هو فى مادة . والقسم الأوّل ثلاثة أقسام : فإنه إمّا أن يكون هذا الجوهر مادة . أو ذا مادة ، أو لا مادة ولا ذا مادة . والذى هو ذو مادة وليس فيها هو أن يكون منها . وكل شىء من المادة وليس بمادة فيحتاج إلى زيادة على المادة وهى الصورة ، فهذا الجوهر هو المركب . فالجواهر أربعة : ماهيّة بلا مادة ، ومادة بلا صورة ، وصورة فى مادة ، ومركب من مادة وصورة .

## < الفصل الثـــانى : فى احكام الهبولى والصورة >

الاتصال الجسمى هو موجود" فى مادة، وذلك لأنه يقبل الانفصال . وقبول الانفصال لا يقبل الانفصال لا يقبل الانفصال الله يقبل الانفصال لا يقبل الانفصال الله يقبل الانفصال الله يقبل في فسدة قوة فيول ضد"، لأن ما يقبل شيئاً يقبله وهو موجود . فن المحال أن يكون شىء" غير موجود يقبل شيئاً موجوداً . والفند يعدم عند وجود الفند . والمقابل عند وجود المقابل : فقوة قبول الانفصال هو لشىء قابل للانفصال والاتصال . فإذن الاتصال الجسانى فى مادة . وكذلك ما يتبع هذا الأنصال ويكون معه من القسوك والصور .

المادة الجسمانية لا تفارق هذه الصورة . لأنها إن فارقت فإنَّا أن تكون ذأت

وضع ، أو لا تكون ذات وضع . فإن كانت ذات وضع وتنقسم فهي بعد جسّم . وإن كانت ذات وضم ولا تنقسم حـّصل لذى الوضع الغير المنقسم انفراد ُ قوام . وقد بيـّنا استحالة هذا في الطبيعيات . وإن لم يكن لها وضع ، وكانت مثلاً مادَّة نار ما بعينه ، فاذا لبست صورة النارية لم يجب أن تحصل في وضم بعينه ، ولكنها لا يمكن أن تحصل إلا في وضم بعينه . وأمَّا إذا كان مثلاً ماء ثم استحال هواء تعمين لها ذلك الوضع ، لأنها إذا كانت ماء كانت هناك . فإذن إنمـًا لبست صورة الهوائية أو النارية وهي ذات وضع . ولوكانت الهيولي تقتضى وجوداً عارياً عن الوضع على نحو وجود المعقرلات ، والصورة أيضاً غيرًا ذات وضع لنفسها لأنها معقولة من حيث هي صورة ــ لكان المؤلَّـف من معنيين معقولين . وكل جملة معقولين معقول غير ذى وضع . فاذن المادّة الجسمانيّة يتعلق وجود ها بسبب مجعلها ذات وضع دائماً فلا تتعرّى إذن عن الصورة الجسمانية ولا عن صور وقوى غيرها . وكيف ! وإذا وجدت جسماً لم يخللُ إسًا أن يكون قابلاً للتقطيع والتفريق ، أو غير قابل . فإن كان قابلاً فإمَّا بعُسْر أو بسهولة . وأيضاً فإمـّا أن يكون قابلاً للنقل عن موضعه ، أو غير قابل . وجميع ذلك بصور وقسوىً غير الحسمية .

## ح الفصل الثالث : في إثبات القوى >

كل جسيم ذى قرّة (١) يصدر عنه فعل دائماً فى العادّة المحسوسة فإما أن يكون ذلك الفعل يصدر عنه لجسميّته [ ١٨ ب ] أو لقوة فيه . أو بسبب من خارج . ولا يجوز أن تكون لجسميّته ، لأن الأجسام لا تتساوى فها يصدر عنها وتساوى

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ذی قرة : ناقص فی ر .

فى جسميتها . وإن كان يصدر عنها دائماً بسبب من خارج يستعمل بعض الأجسام فى شيء وبعضها فى شيء ، أو لأسباب يختص بعضها ببعض تلك الأجسام للا يخلو: إما أن يكون وقد ذلك اتفاقاً ، أو لأن لتلك الأجسام خواص فى أنفسها بها تستحق أن تتوسط عن الواحد فى آثار يختلفة أو يختص بعضها ببعض الأسباب إن كانت كثيرة . والذى بالاتفاق ليس مما يستمر على الدوام والأكثر . وكلامنا فيا يستمر على الدوام والأكثر . وإذن إنما يختص بعضها بتوسط بعض الأمور بخاصية لما تصلح لتلك الأمور . وإلحاصية معنى فيها غير الجسمية . وتلك الخاصية مى المبدأ القريب من ذلك الأثر . فقد تأدّت إلى القسم الثالث وهو أنها إنما تصدر عنها تلك الأفعال لمبادىء فيها غير الجسمية ، وهى القوى : فإن هذا معنى السم القوى . ولأن كل جسم يختص كما قلنا بأين وكيف وسائر ذلك ، وبالجملة : عركة وسكون – فذلك إذن له لأجل قدّة من مبدأ التحريك إلى تلك الحال .

ولأن كل مبدأ حركة لا يخلو إما أن يتوجّه بها نحوشىء محدود ، أو يتوجّه نحو دور يحفظه ، أو يتوجّه لا إلى غاية على الاستقامة . والمتوجّه نحو شيء محدود إما بالطبع ، وإما بالإرادة ، وإمّا بالقسر . والقسر ينّهمى إلى إرادة أو طبع . وكل منهمى إليه مطلوب (١).

طبع المتحرك أو إرادته ، أو طبع القاسر أو إرادته ، وكل ذلك لشيء هو كمال " للالك المسريد أو المطبوع وخروج إلى الفعل فى مقولة تصير عند حصوفا واجد المعدوم : أما الطبيعى فكمال "طبيعى ، وأما الإرادى فكمال إرادى مظنون أو بالحقيقة . وكل حركة محدودة فإنها إذا نُسِبَتْ إلى مبدنها الأول كانت لكمال

<sup>(</sup>۱) ت : مطبوع .

ما هو خير حقيق أو مظنون ؛ وكذلك الحافظ . وأمّا القسم الثالث فمحال ، لأن الإرادة لا تتحرك إلا نحو غرض مفروض . والطبيعة لا تتحرك إلا إلى حالة (١) عدودة وذلك [ ١٩ ١ ] لأنها إذا تحركت إلى أي كيف اتفق بعد أي كيف اتفق فا ليس متميزاً عنده عن غيره لم يكن بأن يتحرك نحو كيفية أولى بأن لا يتحرك . فإذن كل حركة نحو غاية .

العسبت حركة نحو غاية للمحرك الإرادى القريب الذى ليس نحو غاية لمحرّك فكرى بعيد . فإن الذى يعبث يتجنل غرضاً للعبث فيشتاق إليه من حيث التخيل . وأما إذا قيل « للعبث» إنه « ليس لغرض » فعناه إنه ليس لغرض عقلى . والعابث بيده محركه القريب هو عرّك عضل اليد وبُحرك إلى غاية ما تلك القوة عندما تقف وإلى غاية أخرى للتخيل المستعمل للشوق ، وليس لغاية عقلية .

مرجبات الأشواق التخيلية غير مضبوطة فى الأمور الجزئية ، ولا أيضاً محيحة الارتسام فى الذكر ، حتى إذا راجع التخيل التلكر صادف غرض ما فعله وداعيه إليه ثانياً . ومن أسباب تلك العادة ' : فإن المعتاد يشتهى إذا سنح للخيال أدنى متذكر من مناسب أو مقابل ، وبالجملة شىء ذى نسبة . وإذا كان العقل منصرفاً عن ضبط ذلك إلى أمور أخرى حسية أو ذكرية واختلس التذكر فيا بين ذلك اختلاسات ، تعدّر على الذهن مصادفة السبب فيه فكانت نسبته إياه إلى العبث

# < الفصل الرابع : في أحكام العلل والمعلولات >

السبب هو كل ما يتعلق به وجود الشيء من غير أن يَكون وجود ُ ذلك الشيء داخلاً في وجوده أو متحققاً به وجوده . فمنه سبب مُعِد ٌ، ومنه سببٌ مُوجِبٌ .

<sup>(</sup>۱) ر : غاية .

فإذن كل سبب شرط . والشرط إما أن يكون موجباً أو غير موجب . والذي ليس بموجب فهو إمّــا أن يكون قابلاً للوجود ، أو لا يكون قابلاً : فإن لم يكن قابلاً للوجود ولم يكن جزء وشرط يوجب الوجود - فلا حاجة إليه ؛ بل كل سبب إمَّ أن يكون جزءاً مما هو سبب ، أو لا يكون . فإن كان جزءاً فإمّا أن يكون جز؟ وجوده بانفراده يعطى الفعل لما هو جزء له ، أو يكون جزءٌ وجوده بانفراده يعطيه القوة . والذي يعطيه القوّة ــ أى يكون به الشيء بالقوة وفيه قوة الشيء ــ هو مادته وهيولاه . والآخر الموجب له ، فهو من الأسباب الموجبة ويسمى صورة . والذي ليس بجزء منه إما أن تكون سبيته ١١٠ لقوام ذلك الآخر [ ١٩ س ] بمباينة ذاته ، أو بمواصلة ذاته ، والذي هو بمواصلة ذاته يسمى موضوعاً . والذي (١٣ بمباينة ذاته إما أن يكون مفيد (١٣ وجود ذلك المباين بأن يكون لأجله ، أو لا يكون . والذي هو متعلَّــق به وجود المبابن لأجله يسمى غاية ، والذي ليس لأجله فاعلا ، وكلاهما موجبان . فالأسباب إذن خمسة" : مادة ، وموضوع"، وصورة ، وفاعل ، وغاية . لكن الماد"ة والموضوع يشتركان في أن كلِّ واحد منهما فيه قوة وجود الشيء ، وإن افترقا في أن أحدهما جزء والآخر ليس بجزء ، فيجب أن يؤخذا كشي و واحد وهو الذي فيه الوجود , فتكوّن الأسباب إذن أربعة : ﴿ مَا فَيْهِ ﴾ ، و ﴿ مَا بِهِ ﴾ ، و ﴿ مَا مَنْهِ ﴾ ، ووماله».

فالسبب الفاعلى (4) فيا يحدث ليس سبباً للحادث من حيث هو حادث من كل جهة ، لأن الحادث له وجود (٥) بعد أن لم يكن . وكونه بعد ما لم يكن ليس بفعل فاعل ، إنما ذاك الرجود هو المتعلّق بغيره ؛ ولكن له فى نفسه أنه لم يكن . فإذا كان الرجود متعلقاً بالغير ، ويستحيل أن يكون رجود عن علّة ليست فعل

<sup>(</sup>۱) ص : لسببه . س : سبباً . والتصحيح عن ر . ــــــ (۱) ص : والذى هو . <sup>(۱)</sup> مفيد : ناتمة فى ر . ـــــ <sup>(4)</sup> الفاعلى : ناتمة فى س . ــــــ <sup>(0)</sup> ص : وبعد .

الوجود ، يكون مع الوجود على ترتيب يقتضى لا محالة - كما علمت - نهاية عند الأسباب الأكول .

< الفصل الخامس : في الوجود وبيان انقسامه إلى الجوهر والعرَض >

ح\_لَ الوجود (١) يقال بمعنى التشكيك على الذي وجوده لا في موضوع ؛ ويقال على الذي وجوده في موضوع . وقولنا : « موجود لا في موضوع » قد يُفْهم منه معنيان : أن يكون وجود "حاصل ، وذلك الوجود لا في موضوع ؛ والآخر أن يكون معناه : الشيء الذي وجوده ليس في موضوع . والفرق بين المسعنستيين أنك تدرى أن الإنسان هو الذي وجوده أن يكون لا في موضوع ، ولست تدرى أنه لا محالة موجود لا في موضوع : فانسَّك قد تحكم بهذا الحكم على الشيء الذي يجوز أن يكون معدوماً . وكون الشيء موجوداً لا في موضوع بالمعنى الأوّل من لازم الوجود للشيء الذي لا يدخل في ماهية الشيء، وهو مما قد تبحث عنه، فإنه ليس ها هنا معنى إلا الوجود الذي ليس هو بنفسه ماهيمة الشيء من الموجودات التي عندنا ــ وقد زيد عليه أنه و ليس في موضوع ، . فإذن بهذا المعنى [١٢٠] لا يكون جنساً لشيء . وذلك لأنَّـه إن كان شيء ماهيـتــه أنه موجود، ثم ذلك الوجود لبس في موضوع، فلا يتناول سائر الأشياء التي ليس وجودها ماهيتها من حيث ماهيته ، فلا يكون جنساً له ولغيره . ــ أما المعنى الثانى ، وهو الذي معناه شيء إنما له إذا وجد بهذا النحو من الوجود ، فهو مقولة الجوهر . ولا يمكنك إذا فهمت حقيقة الجوهر أن لا تحمل عليه ، ويمكنك أن لا تحمل المعنى الآخر(١) عليه .

 <sup>(</sup>١) ر : الموجود ، --- (٢) ر : عليه المنى الآخر .

وأما الوجود الذى يكون الأشياء (١) في موضوع فيفهم منه (١) أيضاً معنيان . وواضح من أحد الممنيين أنه ليس جنساً ، وإنما يشكك في المعنى الثانى الذى بإزاء المفهوم للمعنى الآخر من الموجود لا في الموضوع . فنقول : إن هذا المعنى ليس جنساً للأعراض ، الآنه ليس داخلاً في ماهيها ؛ وإلا لكان تصورك للبياض بياضاً يكون ليشتمل على تصورك أنه في موضوع . وكذلك في الكم . ولأن الوجود لما كان في موضوع إما أن يكون مع وجود موضوعه بالطبع أو بعده ، ووجود ما ليس في الموضوع إما أن يكون على وجود الشيء الذى في الموضوع ولا بعده . والوجود الذي قالك قبله بالذات وبالحد . وهذه القبلسية له من حيث الوجود ، وهو المعنى المشار إليه بأن فيه ها هنا شركة كتقدم الاثنين على الثلاثة ، فإن ذلك ليس من حيث العددية ، بل من حيث الوجود ، فيكون متقدماً في المعنى المفهوم من العدد ، فلا يكون متقدماً في المعنى المفهوم من العدود ، ولا يكون متقدماً في المعنى المفهوم من العدد ، فلا يكون الوجود بينهما بالسوية .

والموجودات التي في موضوع : منها ما لها قرار في الموضوع ، ومنها ما وجودها لا على سبيل الاستقرار ؛ وأولاهما بالوجود ما هو بمعنى الاستقرار . — ومن وجه آخر : بعض الموجودات في موضوع للموضوع في نفسه فقط ، وبعضها للموضوع في نفسه بالنسبة إلى غيره لا أنه بعنى وجود غيره فقط ، وبعضها للموضوع في نفسه بالنسبة إلى غيره لا أنه نفس وجود غيره بازائه . فأولاها بالوجود المتقرر فيه ، وأقلتها استحقاقاً للرجود من هدين : الذي لأجل وجود غيره ، والثالث متوسط ": مثال الأول البياض ، مثال الثاني الأخوة ، مثال الثالث الابن . [ ٢٠ س ] وأيضاً أضعف المتقرر في نفسه ما هو بسبب إضافة نفسه كالوضع ؛ وأضعف ما هو بسبب قياس إلى غيره ما هو

 <sup>(</sup>١) ص : الأشياء — هو تحريف . - (٢) ص : فأيضاً يفهم منه . . .

إلى غير في حكمه مثل ذلك : الأصغر والأكبر . وأضعف الثالث ما كان إلى غير قارً ، ك ه متى . .

وكل وجود للشيء فلما واجب ، ولما غير واجب . فالواجب هو الذي يكون له دائماً . وكل ذلك لمنّــا له بذاته ، وإما له بغيره .

كل ما يجب لذاته وجوده فيستحيل أن يكون وجوده يجب بغيره . وينعكس : كل ما يجب وجوده لا عن ذاته فإذا اعتبرت ماهيته بلا شرط لم يجب وجودها ؛ وإلا لكان لمنتم الوجود لذاته وإلا لكان لذاته واجب الوجود ولم يمتنع وجودها ، وإلا لكان ممتنع الوجود لذاته فلم يوجد ولا عن غيره . فإذن وجوده لذاته ممكن ، وبشرط لا علته ممتنع ، وبشرط علته واجب . ووجوده لا بشرط علته غير وجوده بشرط علته : فبأحدهما هوممكن ، وبالآخر واجب .

كل ما وجوده مع غيره من حيث الوجود لا من جهة الزمان قليس ذاته بذاته . بلا شرط غيره واجباً . فإذن ذاته بذاته ممكز. .

كل ما هو جزءً معنوى كأجزاء الحدّ، أو قوامى كالمادّة والصورة، أو كمى كالعشرة وما هو ثلاثة أذرع مثلاً فوجوده بشرط جزئه، وجزؤه بشرط غيره؛ فليس واجبَ وجود بداته.

كل ممكن الوجود بذاته لا يخلو فى وجوده : إما أن يكون عن ذاته ، أو عن غيره ، أو لا عن ذاته ولا عن غيره ، أو لا عن ذاته ولا عن غيره فليس له وجود لا عن ذاته ولا عن غيره فليس له وجود . وليس لممكن الوجود بذاته وجود عن ذاته ، وإلا لوجب ذاته عن ذاته ؛ فإذن وجوده عن غيره . ووجوده عن غيره معنى غير وجوده فى نفسه ، لأن وجوده فى نفسه ، عن غيره مضاف . وإذا كان وجوده عن غيره مكنا أيضاً ولم يجب ، احتاج وجوده عن غيره ، فى أن يحصل ، إلى غيره — فيتسلسل إلى غير نهاية — وسنوضح بطلان هذا فى العلل . فإذن يجب أن

يجب وجوده عن غيره فيتسلسل إليه ، فيكون حينئذ وجوده عن غيره واجباً حتى يوجد . فإذن الممكن لذاته ، ما لم يجب عن غيره ، لم يوجد . وإذا وجب عن غيره كان وجوده عن غيره واجباً عن ذلك الغير وواجباً له ، فيكون باعتبار نفسه ممكناً وباعتبار 1۲۱] غيره واجباً .

الكلي لا وجود له من حيث هو واحد مشترك فيه في الأعبان ، وإلا لكانت الإنسانية الواحدة بعينها مقارنة للأضداد . والأضداد إنما يمتنع اقترانها لا لأجل وحدة الاعتبار، بل لأجل وحدة الموضوع ، فإنه لوكانت الأضداد تجتمِع ، لكان اعتبار الشيء مع أحدهما غير اعتباره مع الثانى : فكان لون من حيث هو أسود لم يجتمع معه من حيث هو أبيض ، بل افترقا برفع ذلك ، فاجماعهما مستحيل لأنه ليس يجوز أن يكون الواحد موصوفاً بهما لا بشيء آخر . وكيف يتصوَّر حبوان ً بعينه هو ذو رجلين وغير ذي رجلين ، ووحدتان هما وحدة واحدة في العدد فلا يكون واحداً بالذات ! \_ فالكلى إنما هو واحدٌ بحسب الحدّ . ووجود الحدّ في النفس بأن يكون معنى معقول واحد " بالعدد من حيث هو في نفس له إضافات كثيرة إلى أموركثيرة من خارج ليس هو أولى بأن يطابق بعضها دون بعض . ومعنى المطابقة أن يكون لوكان هو بعينه في أي.مادّة كانت لكان ذلك الجزئيّ أو أيّ واحد منها سبق إلى الذهن قبل الآخر أثَّر هذا الأَثْمَر في النفس . وهذه الطبيعة إذا وجدت فى الخارج ووجدت كثيرة ، فلا يخلوكل واحد من تلك الكثرة ، إذا وجد غير الآخر ، عن أن يكون لكونه تلك الكثرة أو لا لكونه تلك . فإن كان لأجل تلك الطبيعة ، كان يجب أن يكون كل واحد غير نفسه ، وكان يجب في كل شخص الكثرة ، إذ كان إنما هوكثير لأنه إنسان . فإذن الكثرة تعرض له بسبب، ولوكان من كل واحد منها أنه تلك الطبيعة وأنه هو معنى واحد أو يلزم أحدهما الآخر، لما كانت تلك الطبيعة إلا هو بعينه . وهذا المعنى في الجنس

أظهر، لأنه ليس يمكن أن يحصل الممنى الجنسى بالفعل إلا وقد صار نوعاً . وألما صار نوعاً لل الذيادة شرط زائد وجوديًّ الم عسد نوعاً لل الذي الذيادة الم الذيادة أن الجنس أن لا تكون داخلة في ماهيسة العام ((۱) الجنسى، وإلا لكانت مشتركاً بها ، بل يجب أن تكون زائدة عليها . نم ! قد يدخل في تخصيص آنيته (۲) . واعلم أن الفصل [ ۲۱ ب] لا يدخل في ماهية طبيعة الجنس ويدخل في آنيسة أحد الأنواع .

قد صحّ أن كل منقسم بالمقدار أو بالقول أو بالمعنى فوجوده غير واجب بذاته ، وإلى كان مُكا فيءَ الرجود الغير فوجوده غير واجب بذاته ، فكل جسم وكل مادة جسم وكل صورة جسم فرجوده غير واجب بذاته ، فهو ممكن بذاته ، فبجب بغيره – وينتهى – كما قلنا – إلى مبدأ أوّل ليس بجسم ولا فى جسم وهو الواجب الرجود بذاته .

ولا يجوز أن يكون معنى واجب الوجود مقولاً على كثيرين ؛ فإنها إمّا أن تصير أغياراً بالفصول ، أو بغير الفصول ، فان صارت أغياراً بالفصول ، يغلُ : إما أن تكون حقيقة وجوب الوجود تكون واجبة الوجود بذائها من غير تلك الفصول ، أو لا تكون . فإن صارت واجبة الوجود بالفصول ، فالفصول كاخلة في ماهية المعنى الجنسي . وقد بيتنا استحالة همذا . وإن لم تكن داخلة في تلك الماهية ، فيكون وجوب الوجود وجوب وجود لنفسه من غير هذه الفصول . ولولم تكن فصولاً فيكون وجوب ألوجود حاصلاً ، أو لا يكون . وإن كان حاصلاً مكثيراً فكثرتها بهذه الفصول ليس بهذه الفصول — هذا خمائه في وإن كان حاصلاً وإحدة ثم انقسمت بهذه الفصول فتكون هذه الفصول عوارض تعرض لها ، فيكون واحدة ثم انقسمت بهذه الفصول عوارض تعرض لها ، فيكون

<sup>(</sup>۱) ت : العلم — (۲) آنية = دود .

انقسامها بالعوارض لا بالفصول ، وكان بالفصول — هذا خسلسف . وأما إن كان غيريتها بالعوارض لا بالفصول ، وقد قلنا إن كل واحد ، مما هذا سبيله ، فهو هو بعينه لعلة بلغ فكل واجب الرجود هر هو بعينه لعلة بلغ وقد قسلت : لا شيء من واجب الرجود بذاته وجوده بعلة . فواجب الرجود غير مقول على كثيرين ، وكونه واجب الرجود وكونه هذا لذاته . فإذن واجب الرجود بذاته هو واجب الرجود من جميع جهاته . ولأنه لا ينقسم بوجه من الرجوه فلا جزء له فلا جنس له . وإذ لا جنس له فلا غلس له . ولأن ماهية آنيته بلغ غيره في جواب ما هو يعرض لها الرجود ، فلا جنس له إذ لا مقول عليه وعلى غيره في جواب ما هو شيء . وإذ لا جنس له ولا فصل ، فلا حد له . وإذ لا موضوع له ، فلا ضد له . وإذ لا نوع له ، فلا فد له . وإذ هو واجب الرجود من جميع جهاته [ ٢٢١] فلا تغير له .

وهو عالم"، لا لأنه مجتمع الماهيّات ، بل لأنه مبدؤها ، وعنه يفيض وجودها . وهو معقول وجود الذات ، 'وإنه مبدأ" . وليس أنه معقول وجود الذات غير أن ذاته مجرّدة عن الموادّ ولواحقها الني لأجلها يكون الموجود حسّياً لا عقلياً .

وهو قادر الذات ، لهذا بعينه ، لأنه مبدأ عالم بوجود الكل عنه . وتصور حقيقة الشيء غير نفس التصور - حقيقة الشيء غير نفس التصور - يكون العلم نفسته قدرة . وأما إذا كان نفس التصور غير موجب ، لم يكن العلم قدرة .

وهناك فلا كثرة ، بل إنما توجد الأشياء عنه من جهة واحدة . فإذا كان كذلك ، فكونه عالماً لنظام الكل الحسّسَن المختار هوكونتُه قادراً بلا اثنينيّـة ولا غيرية .

وهذه الصفات له لأجل اعتبار ذاته مأخوذًا مع إضافة . وأما ذاته فلا تتكثرًا

- كما علمت - بالأحوال والصفات . ولا يمتنع أن تكون له كثرة إضافات وكثرة سلوب، وأن يجعل له بحسب كل إضافة اسمٌ محصّل، وبحسب كلّ سلب اسم محصّل . فإذا قيل له : ٥ قادرٌ، فهو تلك الذات مأخوذة ۖ بإضافة صحّـة وجود الكل عنه الصحَّمة التي بالإمكان العام لا بالإمكان الخاص . فكل ما يكون عنه يكون بلزوم عندما يكون ، لأن واجب الوجود بذاته واجبُ الوجود من جميم جهاته . ــ وإذا قيل : « واحد » يُعشنيَ به موجودٌ لا نظير له ، أو موجود لا جزء له ؛ فهذه التسمية تقع عليه من حيث اعتبار السلب . ــ وإذا قيل : ٥ حق ١ عُسُنيَ أَنْ وجوده لا يزول وأن وجوده هو على ما يعتقد فيه . ـــ وإذا قيل : «حيّ ٣ عُـنيَ أنه موجود لا يفسد ، وهو مع ذلك على الإضافة التي للعالم العاقل . ــ وإذا قيل : و خير عض ، يسُعنني به أنه كامل الوجود بريء عن القوة والنقص : فإن شرّ كل شيء نقصُه الحاصّ . ويقال له خيرٌ لأنه يؤتى كلَّ شيء خيريته : فإنه ينفع بالذات والوصال، ويضر بالعرّض والأنفصال، أعنى بالمواصلة: وصول تأثيره ، وأعنى بالانفصال : احتباس تأثيره . وإذا كان كل مكل مدرك يلتذ به المدرك ، وهذا هو اللذة : وهو إدراك الملائم ، والملائم هو الفاضل بالقياس إلى الشيء كالحلو عند الذوق والنور [ ٢٧ س ] عند البصر والغلبة عند الغضب والرخاء عند الوهم واللكر عند الحفظ ــ وهذه كلها ناقصة الإدراك ، والنفس الناطقة فاضلة الإدراك، ومُدر كات هذه نواقص الوجود - فإدراك النفس الناطقة للحقَّ الأوَّل الذي هو المكمِّل لكل وجود بل المبتدىء، وهو الذي هو الحير المحض ، أللهُ شيء . وإذا لم تلتذ أنفسنا بذلك ، أو التذت لذة يسبرة ، فذلك للشواغل البدنية التي هي كالأمراض ولبسُعند المناسبة لغرق النفس في الطبيعة مثل المرضى الذين لا يلتذُّون بالحلو أو يتأذُّون ، وإذا زال العائق تمَّتْ اللذة بالحلو، وظهر التألُّم بالمُسرِّ. وهذا أيضاً كالخبِّد الذي لا يحسَّ بألم ولا لذة ،

وكالذي به الجوع المسمى (١) بوليموس (١) فإنه جائع (١) ولا يحس بألم الجوع . فإذا زال العائق يشتد به إحساسه . فكذلك فقد (٤) النفس الناطقة بملاحظة كماله من مؤلمات جوهره ، لأن فقد كل قوة فعلها الحاص بها من مؤلماتها إذا كانت تدرك الفقد . لكن البدن هو الشاغل عن الإحساس بألم هذا الفقد ، أو بألم وجود مضاد للحق مثلما نحس من الألم بذوق مضاد للحُـلُو. فإذا زال البدن اشتدّت لذة الواجد وعظم ألم الفاقد اشتداداً لا يقاس إلى حال التذاذ بحلو أو تأنَّم بمرًّ . والسعادة هي الانقطاع بالجملة عن ملاحظة هذه الخسائس ووقَّفُ النظر على جلال الحق الأول ، ومطالعته مطالعة عقلية ، والاطلاع على الكل من قبسًله ليكون صورة" للكل منصوَّرة في النفس الناطقة يلحظها وهو بشاهد ذات الأحسَد الحق ـ من غير فنور ولا انقطاع ـ مشاهدة عقلية .

والله وليُّ تسهيل سبيلنا إليه (٥٠) بتوفيقه .

تمت عيون الحكمة (١)٠

(۲) قال الرازي في شرحه لبوليموس: «وهو

الانسان الذي يختل مزاج فم معدته فلا

<sup>(۱)</sup> ب : الذي يسبي ،

<sup>(</sup>٤) ر: فقدان .

<sup>(</sup>a) ب: إليا .

<sup>(</sup>٦) ورد في ب . ويتاو ذلك تحميدات : س : « الحمد لله على التمام ، وللرسول أفضل السلام » . ن د والحد لله رب العالمين ، وصلى الله

على محمد النبي وآله وسلم »

يحس بالجوم ألبتة، (١٧٢ أ) . -والكلمة يونانية مع βούλιμος (+ - βούλ - كنين مهلك) . المجرع مهلك) .

<sup>(</sup>۱۳) ص : جامع — وهو محريف .

- 2. B: Ms. d'Istānbūl, Ahmed III 3268 (1); 24×32 ½ cm., 21 lign., fol. 1-23y; écrit. nasht; date 586h./1190; très belle écrit.;
  - G: Ms. d'Istānbūl, Hamfdyya 1448, 10 × 19 cm. 5, 19 lignes, 26 folios; écrit. persone, sans date.
     Ces trois manuscrits sont complets.
  - 4. V: Ms. Vatican (Vaticano) 977 .(7), 29 × 20 cm., 23 lignes, fol. 57-62; écriture nasht, avec points diacritiques; collationné en 5 rabi' I, 1098/1686; ce manuscrit contient seulement la 1<sup>re</sup> partie (logique).

Le manuscrit S est incontestablement le meilleur; il s'accorde presque toujours avec le manuscrit G. Le manuscrit B contient assez de fautes; en revanche il contient, d'accord avec Y, un dernier chapitre de la partie logique, qui manque dans S et G aussi bien que dans le texte reproduit dans le Commentaire de Fahriddine.

Nous avons en outre, comme source indirecte, amplement utilisé le texte commenté, phrase par phrase, par ce théologien sunnite, très sévère et très pénétrant, qu'était Falpriddine. Ce Commentaire nous a été d'un grand secours pour la compréhension de certains passages douteux ou obscurs.

Puisse cette publication servir de témoignage de l'intérêt que suscite et suscitera toujours la philosophie d'Avicenne.

Le Caire, avril 1954

'Abdurraijmän Badawi

## PRÉFACE

Le livre Fontes Sapientiae d'Avicenne est une somme très condensée de la philosophie de son temps, considérée dans ses trois parties principales : logique, physique et métaphysique. L'ouvrage a été très répandu durant les trois siècles qui ont suivi la mort d'Avicenne, comme l'atteste Fahriddine al-Razi dans l'introduction à son Commentaire. Il a été résumé par Najmiddine Muhammad ibn 'Abdân ibn al-Labboudi (mort en 661/1262, selon Hâji Halifah, mort après 666/1267 selon nous), et amplement commenté par Fahriddine al-Razi (mort en 606/1209). Il existe de ce commentaire de très nombreux manuscrits signalés dans notre préface arabe.

On ne connaît pas de façon précise la date de la composition des Fontes Sapientiae, mais le livre paraît, maigré la grande concision de sa forme, représenter un stade très évolué de la pensée de son auteur. Le caractère très ramassé du style a fait l'objet de vivos critiques de la part de Fahriddine, qui reproche aussi à l'ouvrage d'être, comme dira plus tard Mallarmé, « épars et privé d'architecture».

La densité que revêt dans cet ouvrage la pensée d'Avicenne en fait le grand intérêt pour l'étude générale de la philosophie à son époque. On peut le comparer à ce point de vue au livre de Sentences de Pierre Lombard chez les Latins. En esset, notre livre est un trésor de phrases lapidaires, de sentences chargées, trop chargées même, de sens, comparables aux « gemmes» de sagesse (Fuşūs al-Ḥikam) si chères aux philosophes arabes. Il est devenu un modèle cu genre, qui sera imité par un homme comme Suhrawardi dans son Lamahāt, parmi tant d'autres.

Nous publions ici les Fontes Sapientiae d'après les manuscrits suivants :

 S: Ms. d'Istanbal, Ahmed III 3447 (15); 22 × 33 cm., 17 lig., fol. 83v-105r; écriture persane; sans date; belle écrit.;



## AVICENNAE

## FONTES SAPIENTIAE

SABDURRAHMÂN BADAWI

2e edition
press agency - par al - kalam
Beyrouth
1980



## AVICENNAE FONTES SAPIENTIAE